
Il fascino liberale

Il frutto di una ragione che svolge il suo ruolo in modalità di "scienza", nel senso che noi

oggi diamo a tale termine, è l'Illuminismo. 

Questo è infatti una posizione di rigetto di un Razionalismo secolare, antico e medievale, per

cui il ricavato logico, in quanto indotto o dedotto infine da concetti di essenze di base e in virtù

della sua stessa natura discorsiva, valeva a prescindere dal confronto coi dati empirici, ed era a tal

punto valido da poter essere imposto come criterio etico o quale fonte di esso.

Ma il percorso per giungere ad un'impostazione del genere è durato alcuni secoli. E tutto è

iniziato, ovviamente, nel periodo rinascimentale.

Il  Razionalismo classico  era  una  visione  delle  cose  che  coglieva  un  parallelismo tra  le

strutture del reale e i criteri della ragione, una corrispondenza in virtù della quale l'uomo godeva del

privilegio della comprensione esatta e della ricostruzione logica della realtà.

In quest'ottica, la stessa ragione che per un moderno si configura solo come uno strumento

di elaborazioni formali, i cui risultati richiedono sempre conferme empiriche, si offriva a tutti gli

effetti alla stregua di un mezzo cognitivo diretto. E ciò che era elaborato razionale diveniva così

ipso facto reale, ontologicamente consistente.

Il sistema aristotelico si fondava sulla tesi che le dieci categorie dell'Essere fossero riflesse

nei concetti funzionali dell'intelletto; e che le proposizioni da quest'ultimo su quelli generate fossero

elementi base di un gioco razionale, induttivo e deduttivo, di per sé produttivo di scienza.

Platone  concepiva  l'idea,  ovvero  l'essenza  di  origine  metafisica,  schema  di  una  realtà

sensibile o matematica o ancora meta morale, pure come un'entità intelligibile impressa nell'anima

con scopi cognitivi o pratici; ed assegnava all'intelletto la capacità d'intuirla, alla ragione la facoltà

dialettica di delimitarla linguisticamente, di definirla e connetterla scientificamente alle altre idee.

La medesima impostazione razionalistica penetrò nel Medioevo e nella filosofia cristiana, a

partire  dalla  speculazione  patristica  fino  alla  stagione  della  Scolastica  persino  posteriore  alla

rivoluzione nominalista del frate francescano inglese Guglielmo di Occam, vissuto tra il XIII e il

XIV secolo.

Nella gnoseologia scolastica,  di  matrice aristotelica,  si considerava ancora la conoscenza

intellettiva una comprensione concettuale, e si lasciava alla percezione sensibile la determinazione

del particolare di una sostanza naturale, cioè di quei tratti specifici, che a questa venivano dalla

commistione della forma con la materia, l'elemento appunto, nel "sinolo", individualizzante.

Nella  stessa  filosofia  medievale  il  gioco poi  di  induzioni  e  deduzioni  della  ragione  sui



concetti  intellettivamente  astratti  dalle  entità  di  natura,  faceva  il  resto:  costruiva  cioè  quel

complicato e  piramidale impianto di  nozioni  astratte  e tuttavia ritenute reali,  dal punto di vista

ontologico fondate, gli "universali", culminante nella determinazione linguistica dell'idea di Dio.

Riguardo al modo in cui secondo gli scolastici la ragione opererebbe dimostrazioni di Dio,

basti pensare ad esempio come, sempre sulle orme dello Stagirita, Tommaso D'Aquino inducesse

che  ogni  sostanza  è  mossa  da  un'altra,  deducesse  poi  che  al  culmine  della  serie  di  sostanze  e

movimenti anche l'intera natura, la sostanza universale, la più estesa, doveva a sua volta ricevere la

propria quantità di moto, e concludesse infine che, richiedendo di per sé il movimento un principio

e presentandosi il nulla oltre l'universo, la causa del moto di quest'ultimo era cosa altra dalla natura

e priva di ulteriori motrici: ciò che poteva essere agevolmente chiamato "Dio (Summa Theologiae,

I, q.2, a.3) .

Così,  al  di  qua  dell'a  posteriori  determinata  e  suprema  idea  di  Dio,  i  concetti  di  base

dall'intelletto  astratti,  le  nozioni  logicamente  desunte  a  partire  da  essi  e  ad  incremento  di

comprensione semantica, inclusi i concetti delle leggi naturali, integravano una completa filosofia

della natura extraumana ed umana.

In Aristotele  la  giustificazione del  sistema dei  concetti  risiedeva nell'idea che le  singole

sostanze da questi indicate scaturivano di fatto dalla situazione in cui Dio, forma pura e atto puro,

passivamente catalizzava lo specificarsi della materia coesistente in un complesso di realtà destinate

a un moto ciclico, in un eterno tentativo da parte di quella di adeguarsi alla perfezione divina e data

la resistenza ad esso opposta da ciò che è materiale. 

Ma  tale  fondamento  dell'articolazione  concettuale  era  ovviamente  metafisico  e  le

innumerevoli elaborazioni formali della ragione alla base di essa, non rispondevano inoltre a tutta

una serie di altrettanto logici dubbi, dall'esperienza stessa emergenti.

In questo contesto di idee si intendeva sostanzialmente la scienza come "deduzione delle

cause  necessarie  ed  eterne  delle  sostanze",  ovvero  quale  ricerca  logica  delle  quattro  cause,

materiale, formale, efficiente, finale di un ente di natura qualsiasi. Essa era dunque il risultato di un

sillogismo,  le  cui  premesse  erano  però  intuizioni,  principi  primi  solo  intelligibili  e  di  fatto

"intelletti".

E'  nota  infatti  la  soluzione  aristotelica  del  problema  di  premesse  non  confermabili

dall'induzione,  data  l'inesperibilità  di  tutti  i  casi  virtuali,  tali  così  da  essere  derubricate  ad

"intuizioni", frutti immediati dell'intelligenza. 

Vediamo così un esempio classico di deduzione scientifica, prima aristotelica poi, nel Basso

Medioevo, accolta da Tommaso D'Aquino.

Ogni sostanza naturale è percepita per il tramite dei sensi come individuale; tuttavia insiemi

di sostanze naturali manifestano tratti comuni. Ora "se le analogie di una realtà con altre entità di



natura sono attribuibili ad un'identità di forma" e "se ogni realtà è combinazione di quest'ultima e di

materia" e "se essa rimane ai sensi comunque un unicum", allora "la sua singolarità empirica deve

scaturire dall'elemento materiale".

Sulla  base  di  un  ragionamento  del  genere,  Aristotele  trovava  la  causa  necessaria

dell'individualità della sostanza naturale nel dato materiale di essa. E dice San Tommaso "Materia

signata est principium individuationis in substantiis compositis" (Summa Theologiae, I, q.29, a.1).

Intendiamoci.  La scienza che noi oggi concepiamo e veneriamo, cioè quella al contrario

induttiva e sperimentale, è da sempre esistita, anche nella Grecia classica ed ellenistica, quella della

grande  stagione  filosofica.  Nessuno avrebbe  potuto  ad  esempio  costruir  navi  o  fortificazioni  o

palazzi o armi, privo di conoscenze scientifiche esatte, a cominciare da quelle di statica, dinamica o

termodinamica, idraulica.

E quando un tecnico o un artigiano ha bisogno di nozioni indispensabili a progetti validi e

sicuri,  tali  dati  non  possono  che  essere  scientifici  in  senso  moderno.  Devono  cioè  nascere  da

misurazioni dei fenomeni,  prendere corpo in ipotesi  sulle leggi di questi guida, rese in formule

matematiche, essere garantiti da verifiche sperimentali o almeno decorsi matematico-deduttivi. C'è

poco da fare.

Vitruvio, il famoso architetto romano del I secolo a.C., nel suo trattato "De Architectura",

evidenzia come l'architetto dovesse padroneggiare geometria, ottica, acustica, idraulica e persino

medicina.

La differenza dunque tra il mondo antico o medievale e quello moderno rispetto a quella che

oggi si dice "scienza", sta solo nel fatto che quest'ultima costituiva un indispensabile strumento dei

tecnici e non viveva di vita propria e autoconsapevolezza. Così, quanto alla spiegazione autonoma

dei fenomeni naturali, ad essa provvedeva solo razionalmente e concettualmente la sezione della

"filosofia della natura" di complessivi sistemi filosofici.

Senonché nel 1906 viene alla luce un'operetta sul "Metodo", in cui il matematico e fisico

greco  Archimede  di  Siracusa,  vissuto  in  età  ellenistica  nel  corso  del  III  secolo  a.C.,  delinea  i

processi che dal suo punto di vista condurrebbero all'elaborazione di leggi sull'andamento degli

eventi naturali, ovvero alla produzione di quella che per noi è oggi scienza.

Archimede siracusano scrisse opere di geometria e calcolo, ma pure di statica. Di queste

ultime ci  sono pervenute "Sull'equilibrio dei piani" e "Sui corpi galleggianti".  E ad Archimede,

com'è noto, si deve il famoso principio di idrostatica, secondo cui "qualsiasi solido più leggero di un

fluido, se collocato nel fluido, si immergerà in misura tale che il peso del solido sarà uguale al peso

del fluido spostato".

Il modello di attività scientifica propugnato da Archimede non prevede ancora la verifica

sperimentale di intuizioni, per i moderni cardine del metodo di scienza. Archimede dice infatti di



indagini  su  fatti  naturali,  come  ad  esempio  quelli  coinvolgenti  i  principi  della  "leva"  e  della

"massa",  poi  della  stesura  per  via  induttiva  di  leggi  matematiche  che  li  descrivano,  quindi  di

dimostrazioni  di  quelle  non  empiriche,  ma  altrettanto  rigorose  poiché  effettuate  mediante  la

narrazione dei fenomeni secondo gli schemi della geometria euclidea.

Tant'è vero che sono in molti a reputare Archimede e non Galileo il vero "padre della scienza

moderna", con diciotto secoli di anticipo.

L'epoca ellenistica di Archimede, è vero, è un periodo nuovo da tutti i punti di vista, anche

da  quello  filosofico.  I  filosofi  non  elaborano  più  sistemi  completi,  spesso  finalizzati  alla

determinazione  delle  giuste  formule  costituzionali.  La  vitalità  politica  della  città-stato  è  infatti

venuta  meno  con  l'assorbimento  di  quest'ultima  nei  più  ampi  e  autocratici  regni  ellenistici.  Il

regresso nel privato dei cittadini dominati ormai da lontane corti, porta  pensatori che si limitano a

proporre etiche e tutt'al più meditano in aggiunta metafisiche che morali particolari giustifichino. E'

il caso dell'aTomismo, dello scetticismo e della riflessione stoica.

Altre  menti  si  riducono  addirittura  alla  sola  analisi  matematica  e  fisica.  E  sono  queste

ultime, personalità come Euclide e, appunto, Archimede, che cominciano a spostare ora il concetto

di  "filosofia  della  natura"  dall'indagine  filosofica  a  quella  coinvolgente  la  matematica  e  la

geometria, in termini più semplici dalla riflessione razionale sul fenomeno alla misurazione e alle

dimostrazioni matematiche su di esso.

In questo clima è possibile pure l'esposizione di un metodo di analisi sulla natura, che non

sia  più  concettuale;  l'edizione  di  un  volumetto  concernente  le  modalità  matematico-deduttive

dell'investigazione naturale, che neanche Galilei avrebbe in fin dei conti mai scritto. E' noto infatti

che i cardini del procedimento sperimentale moderno furono dallo scienziato pisano solo indicati in

ordine sparso in diverse sue opere.

La città greca dell'età classica era uno stato etico. Socrate, vuoi perché accusato di mancato

culto degli dei tradizionali, vuoi in quanto portavoce di un "aristocraticismo" del governante, non

gradito a mediocri democratici che risorgevano dalla catastrofe della sconfitta contro Sparta e dalla

fine dell'oligarchia dei "Trenta", vuoi per il suo richiamo filosofico a ridefinire tutto, oltre le nozioni

veicolate dalla tradizione, venne allora condannato a morte.

Ma  ciò  accadde  poichè  egli  diffondeva  attivamente  la  sua  visione  del  reale.  I  filosofi

successivi, autori di filosofie "totali", vissero da semplici intellettuali e non vennero perseguitati.

Gli  sparuti  tentativi  di  intrusione  della  filosofia  nella  vita  dello  stato  fallirono,  come

dimostra la tragicomica vicenda di Platone, che avrebbe invano e a più riprese proposto riforme

politiche a Dioniso I, tiranno di Siracusa, finendo in un caso, molto probabilmente, venduto pure

come schiavo sul mercato di Egina e solo dopo un certo tempo riscattato.

I tecnici dell'epoca poi, pur esperti di scienza nel senso moderno del termine, dal canto loro



si limitarono a servirsi delle nozioni scientifiche acquisite, in vista della realizzazione di concreti

progetti di pubblica o privata utilità. Ed essi non proposero mai una teoria della natura, alternativa a

quella di complessi speculativi, nei quali l'indagine naturale, a costo di penose falsità fattuali, si

integrava però con i preliminari di ampie costruzione metafisiche.

Lo  squarcio  che  l'Ellenismo  aveva  aperto  nel  quadro  chiuso  delle  connessioni  e  delle

distanze fra filosofia, scienza e tecnica del mondo classico, si sarebbe comunque presto ricomposto.

Anzi,  con  l'avvento  del  Cristianesimo  la  tradizione  religiosa  avrebbe  indistintamente  imposto

l'allineamento di tutte e tre i settori.

La diffusione della religione cristiana sarebbe stata da subito accompagnata dall'opera della

Patristica, dalla costruzione cioè di un sistema di concetti, di una dottrina, di una filosofia del nuovo

credo a partire da insegnamenti e parabole evangelici,  precetti e imperativi veterotestamentari,  i

quali una volta consolidatisi avrebbero segnato il bando dalla Chiesa di ogni proposta speculativa

diversa. Metafisica, ma anche, per quel che ci riguarda, fisica.

Già tra il IV e V secolo Agostino di Ippona, in diversi concili, avrebbe perseguitato le tesi

manicheiste,  donatiste  e  pelagiane,  ma senza comunque trascurar  di  combattere  ad esempio,  in

ambito  geofisico,  la  cosiddetta  "Teoria  degli  antipodi".  Essa  infatti  postulava  l'esistenza  di  un

emisfero opposto al nostro e al di là degli Oceani, quindi di ulteriori terre abitate da individui di

fatto irraggiungibili da un messaggio, che Cristo avrebbe voluto invece diffuso a chiunque.

D'altronde, basta l'analisi dell'attività degli apologisti in difesa del primo Cristianesimo da

paganesimo, religioni e filosofie varie, per esempio lo Gnosticismo, a provar la nascita, nel recente

universo posteriore a Gesù, di una fusione inestricabile di tradizioni selezionate e dottrina.

Ma i secoli dell'Alto Medioevo sono quelli di una religione cristiana, ormai dominante in

Europa e nel Mediterraneo, di impronta agostiniana e per conseguenza anche platonica.

Nell'indagine sul rapporto tra fede e ragione, rapporto che segna l'interesse fondamentale dei

pensatori  cristiani  medievali,  Sant'Agostino  conclude  che  è  la  fede  a  prevalere.  Essa  precede

l'operato della ragione ed è necessaria ad indirizzarla; e la ragione che esamina ciò che davvero

serve  a  capire  finisce  per  confermarla,  anche  nel  senso  etimologico  del  verbo,  vale  a  dire

"rafforzarla". E cosa comprende l'analisi razionale?

Che l'uomo è fatto  a  immagine e somiglianza di Dio,  in  virtù  di  una struttura tripartita

dell'anima  corrispondente  all'essenza  trinitaria  di  Questi;  che  egli  vive  inoltre  secondo principi

morali universali, i quali non vengono così dalla storia cui appartiene, ma gli sono propri a priori. 

Così  un  uomo  che  "è",  "conosce"  e  "ama",  come  Dio  è  "Padre"  nell'essenza,

"Pensiero/Logos", quindi intervento amorevole nel mondo e nella storia, ossia "Spirito Santo", un

uomo fatto appunto "a immagine e somiglianza" di Dio, può intendere le verità su Quest'ultimo già

studiando le dinamiche della propria anima.



E ancora: a un uomo che diviene consapevole che i suoi valori etici basici ritornano a tutte le

latitudini  e  longitudini,  basta  esplorare  i  suoi  intenti  di  fondo per  ricostruire  la  morale  umana.

Quella che per il vescovo di Ippona Dio istillerebbe direttamente nell'anima individuale, secondo la

nota "Teoria dell'illuminazione".  

Se dunque per un verso la struttura tripartita dell'anima riflette la trinità divina e suggerisce

così le verità teologiche, per un altro la legge morale è dono universale di Dio, la filosofia  cristiana

di  Sant'Agostino  è  a  tutti  gli  effetti  una  forma di  Innatismo,  una  prosecuzione  del  Platonismo

classico. Anche se con l'aggregazione delle nozioni del Dio Padre e Bene trascendente, del suo

Logos che si incarna in vista di un sacrificio redentore del peccato e di un insegnamento su come

trar frutti da esso, nonché di un battesimo a catarsi dell'anima dal peccato delle origini macchiata e

da ripristinare nella facoltà di scelta del Bene.

Resta comunque il fatto che la fede da cui muove correttamente la ragione, e che si ritrova

infine più salda che prima di tale movimento, è fede nel messaggio evangelico e nella narrazione

veterotestamentaria. E ciò significa che qualsiasi nozione metafisica e fisica non trovasse in alcun

modo giustificazione nel dettato biblico, dovrebbe essere a priori rigettata.

Stando  così  le  cose,  nell'età  a  cavallo  tra  l'antichità  e  l'età  di  mezzo  i  risultati  cui

approdarono gli analisti della natura continuarono ininterrottamente e comodamente ad esistere a

titolo di sapere pratico, utile, ma non nobile e interessato a cogliere solo l'essenza, il fondamento

fisico del fatto, tenuto invece ancora a vagare sul terreno tecnico, a non emergere in tesi autonome

di contrasto alla filosofia dominante o ufficiale.

In tal modo, la nobiltà del termine "scienza" spettò anche allora ad una speculazione di tipo

metafisico, per lo più di tipo neoplatonico nei primi secoli del nuovo millennio, di matrice invece

aristotelica dall'anno mille in avanti.

Per la verità, anzi, il primo filosofo che introdusse il termine "scienza" ad indicare l'attività

capace di universalizzare a partire rigorosamente dall'esperienza, sarebbe stato Kant, sul finire del

Settecento.

Galilei,  Bacone,  persino  Newton,  parlavano  al  plurale  di  "scienze",  in  riferimento  ai

differenti  ambiti  dello  studio  sulla  natura,  al  singolare  di  "filosofia  della  natura".  E  filosofo  e

matematico, nel "Dialogo sui massimi sistemi", si definiva ancora Galileo.

In  ogni  caso,  l'assenza  finale  nel  mondo  antico,  alessandrino  e  romano,  di  dottrine

filosofiche ufficiali, spiega la libertà nei casi di ricerca fisica indipendente. Ci fa comprendere allora

che, per esempio, i limiti della "Naturalis Historia" di Plinio il Vecchio, in cui l'analisi scade spesso

nella  superstizione  e  nella  fantasia,  sono intrinseci  al  tipo  di  studio  pliniano.  Non vengono da

intrusioni metafisiche nelle conclusioni dello scienziato.

Esattamente l'opposto di quanto si ricava dalla lettura delle teorie scientifiche e scolastiche



esposte nella Commedia dantesca. Perché?

Perché nei secoli dell'Alto Medioevo, l'autorità di Sant'Agostino ha fatto della Bibbia fonte

di  spiegazione  fisica;  ma  l'Aristotelismo  abbracciato  dalla  Scolastica,  la  speculazione  cristiana

bassomedievale, ai tempi del "fiorentino" ha già imposto a interpretazione dei fenomeni la filosofia

della natura del filosofo greco di Stagira.  

Nel suo sistema cosmologico il  "sommo poeta"  vede una terra  sferica,  suddivisa in due

emisferi,  quello  delle  terre,  che  sta  in  basso  e  reca  al  centro  il  sito  di  Gerusalemme  e,  in

contrapposizione, quello delle acque.

In questo modo Dante aderiva all'idea fisica aristotelica di un elemento terrestre comunque

più pesante dell'acqua; risolveva al contempo a suo modo la già menzionata e secolare questione di

terre agli antipodi, la quale era nata in concomitanza con l'ipotesi della sfericità del pianeta.

Aristotele sosteneva che "la vera scienza deve essere contemplativa". Così quella che gli

antichi determinavano come "scienza", era dunque una meditazione razionale, su dati di base già

concettuali,  i  cui  risultati  erano in  ogni  caso metafisici,  il  cui  scopo dichiarato era  la  scoperta

dell'essenza delle cose. 

Cioè il "fondamento" di queste, non il loro "andamento", quello che interessa invece alla

scienza sperimentale.

Se infatti  torniamo all'esempio precedente sulla causa dell'individualità nelle sostanze,  ci

rendiamo conto come nel sillogismo ricordato di fisico ci sia la sola realtà sensibile del "sinolo";

giacché  la  forma  e  la  materia  di  esso,  inesperibili,  erano  nozioni  razionali  relative  a  principi

metafisici:  la  prima  derivando  direttamente  dall'atto  con cui  da  Dio  la  materia  delle  origini  si

configurava nelle sostanze di partenza, poi causa delle successive; la seconda appartenendo alla

materia totale, all'universo preesistente, a Dio stesso coesistente.

Il rinvenimento logico del "principium individuationis" della sostanza naturale nella materia

era dunque una conclusione metafisica.

Su queste basi, la scienza dei filosofi e quella che noi oggi definiremmo con termine secco

"scienza", finirono per ignorarsi per secoli.

E'  fu  una  pace  imposta  e  voluta.  Ma  fragilissima.  Data  l'assoluta  incongruenza  delle

differenti  teorie filosofiche sulla natura;  a cominciare dalle  peripatetiche,  quelle che a un certo

punto, per secoli prevalsero.

Per  esempio,  la  legge  fondamentale  delle  leve,  secondo cui  due  pesi  sono in  equilibrio

quando  sono  inversamente  proporzionali  alle  loro  rispettive  distanze  dal  fulcro,  non  ha,

diversamente da quanto si pensa, la paternità di Archimede: essa era già nota ad Aristotele, il quale

la fondava razionalmente su certe peculiarità attribuite nella sua fisica al moto naturale.

Archimede avrebbe però dato al fenomeno spiegazione scientifica, individuandone la legge



che lo governa grazie a considerazioni puramente matematiche e derivate dal principio di fondo, per

cui condizione dell'equilibrio di una leva è la simmetria dei pesi rispetto al fulcro.

Già  nell'XI  secolo  il  rapporto  oggetto  della  speculazione  dell'intera  filosofia  medievale,

quello tra fede e ragione, iniziò a manifestare dunque i primi segni di mutamento della forma ad

esso impressa dal pensiero agostiniano. Essi procedettero dal sopravvento di una speculazione di

matrice invece aristotelica.

L'Aristotelismo, si sa, è razionalismo etico. Intende cioè la morale quale frutto di deduzioni

operate su dati comportamentali da quella virtù teoretica specifica che è la "saggezza", postula così

una  morale  di  origine  naturale,  antropologica,  non  metafisica,  ed  ammette  pure  la  necessità

pedagogica  dell'insegnamento  dell'etica  da  parte  dell'esperto,  del  maestro  che  l'abbia  prima

determinata.

Infatti, mentre Platone si impegnava in politica, insistendo sul dovere di affidare lo stato a

pensatori e contemplativi, tesi da sé alla determinazione o attivazione delle matrici perfette di cose e

valori presenti nell'anima, Aristotele accettò l'invito ad educare il giovane Alessandro, da parte del

padre Filippo II il Macedone, che lo convocò allora a Pella.

Il signore del Basso Medioevo si assume così il compito di garantire i modelli filosofici ed

etici e il retto insegnamento di essi a un fedele, reintegrato ora col battesimo nella facoltà di usare

appieno la ragione, prima ancora che in quella di credere in Dio: alla cui esistenza egli arrivava

anzi, non un con atto di fede, bensì ancora come in Aristotele per dimostrazione razionale.

Ciò era possibile, come si è già detto, se si partiva dall'idea di una ragione quale mezzo di

ricostruzione di forme e concetti a partire da quelli "intelletti" al livello della conoscenza empirica

fino,  appunto,  al  concetto sommo di Dio; ossia di determinazione di tutta la serie intermedia e

gerarchica delle nozioni a catena discorsivamente dedotte e costituenti l'ossatura logica di mondo e

natura.

Nel  "De  Monarchia"  Dante  sostiene  che  l'Impero  sia  guida  alla  conquista  della  felicità

terrena secondo ragione, la Chiesa al raggiungimento della beatitudine eterna, mediante sacramenti.

La nuova cultura bassomedievale saldava in tal modo l'attività di stato e Chiesa: quest'ultima

impartendo  il  battesimo  liberava  la  ragione  dalla  ferita  invalidante  del  peccato;  il  principe  si

incaricava di permettere un'esistenza razionale, di filosofia e educazione, portatrice di felicità e di

un'idea di Dio dedotta; la Chiesa ancora, mediante la sequenza sacramentale, conservava in quella

fede infusa dallo Spirito Santo e capace d'attecchire solo nell'uomo felice, di ragione. 

Così la Chiesa stessa, che col battesimo liberava ragione e coi sacramenti conservava fede,

all'inizio e alla fine del processo di salvezza, meritava riverenza da parte del potere politico. 

In questi termini, il rapporto intimo tra religione, filosofia e filosofia della natura, inaugurato

nel Meditarreneo e nel Continente cristiani dall'opera dei Padri della Chiesa,  a partire dall'anno



mille si sarebbe ulteriormente rinsaldato.

Nei  secoli  dell'Alto  Medioevo,  la  stessa  prevalenza  di  un'impostazione  agostiniana  e

platonica nella riflessione teologica e morale aveva escluso la nascita di apparati repressivi a tutela

della dottrina cristiana: se infatti le verità teologiche e morali sono reperibili nell'anima, esse non

decadranno mai e sarebbe solo sufficiente valutare la singola posizione di colui che le ignorasse o

volontariamente travisasse. 

Non  per  nulla  nel  corso  dei  secoli  in  questione,  aggiungendo  ad  essi  per  analogia  di

dinamiche anche l'ultimo periodo dell'Impero romano, le condanne di eretici scaturirono da una

sommatoria di ragioni religiose e politiche e da autorità temporali vennero sentenziate ed effettuate.

Da  quegli  stessi  poteri  che  lungo  una  tradizione  risalente  a  Costantino  convocavano  concili  e

partecipavano all'elaborazione e alla difesa delle linee ortodosse della fede cristiana.

Se pensi infatti che Dio e morale alberghino nella tua anima e che ti basti solo descriverli,

anche se laico, puoi rivendicare il diritto di pronunciarti quanto l'ecclesiastico. 

Quando si passò all'idea di una dottrina di Dio e dell'etica prodotta razionalmente da esperti

e perlopiù da questi connessa ai cardini della Rivelazione e confermata, e poi ancora divulgata,

allora l'esigenza di proteggere da varianti un'elaborazione umana a posteriori si fece stringente.

E  in  concomitanza  con  l'insegnamento  di  tesi  validate  dal  crisma  della  razionalità,  si

sviluppò l'organizzazione tribunalizia, religiosa ma con valenze anche civili, dell'Inquisizione. In

Italia e in tutta l'Europa cristiana. 

Lo  testimonia  la  nascita,  dalla  fine  del  XII  secolo,  dei  tribunali  inquisitori  diocesani  o

legantini  o  papali.  Ne  sono  prima  e  terribile  prova  la  ventennale  crociata  contro  gli  Albigesi,

palesemente  indetta  e  organizzata  da  Innocenzo III,  e  la  macabra  distruzione  dell'intera  civiltà

provenzale tra il 1209 ed il 1229.

E stavolta, in concomitanza con la nuova idea di una Chiesa quale istituzione superiore,

condizione  e  custode  di  verità  di  ragione  sempre  avallate  dal  Testo  Sacro,  la  giustizia  di  quei

tribunali fu in mano a ecclesiastici.  Con l'autorità civile tenuta per accordo a fornire il "braccio

secolare" di quella giustizia, sotto pena di scomunica o interdizione.

Il sistema concettuale già descritto e relativo ai rapporti paralleli tra ragione e fede, potere

politico  e  spirituale,  concepiti  nei  secoli  successivi  all'anno  Mille,  quell'apparato  di  nozioni

derivante ora dal contatto con la filosofia peripatetica, trovarono la loro più compiuta espressione

nella speculazione di San Tommaso.

Intorno alla  metà del  Duecento,  Tommaso D'Aquino rivide  in  modo compatibile  con la

dottrina cristiana la speculazione aristotelica recepita dai commentatori arabi, dando origine ad una

metafisica, ad un'antropologia, ad una morale razionalistiche e al contempo cristiane; ma soprattutto

consacrò la  tesi  già  circolante in  ambito scolastico,  relativa a  un Dio e  alla  sua azione tali  da



manifestarsi al cuore tramite la Rivelazione, alla ragione mediante la natura.

In sintesi: in un ottica del genere la ragione, i cui percorsi erano a priori affidabili in quanto

essa opera divina, diveniva capace di ricostruire, a partire dalla natura e a prescindere dalla fede, un

concetto di Dio, del mondo, dell'etica pedissequamente confermati dal Testo Sacro.

Sono  notissime  le  cinque  vie  a  posteriori  indicate  da  San  Tommaso  a  dimostrazione

dell'esistenza  di  Dio,  cioè  le  "ex  motu/causa/contingentia/gradu/fine",  nonché  le  altre  due  vie,

"causalitatis" e "eminentiae", intraviste dal pensatore al fine di definire appunto la divinità. Nella

"Summa Theologiae" a un certo punto Tommaso cita San Paolo, il quale nell'"Epistola ai Romani"

(1, 20) sostiene che: "Infatti, dalla creazione del mondo in poi, le sue (cioè "di Dio") perfezioni

invisibili – la sua eterna potenza e divinità – vengono contemplate e comprese dalla creazione del

mondo attraverso le opere da lui compiute, perciò essi sono inescusabili."

In tal modo il tragitto si era arricchito e complicato.

Nel Razionalismo classico i criteri della ragione era adeguati alla conoscenza del reale. In

quello  scolastico  i  risultati  logici  trovavano  pure  conferma  nei  testi  sacri.  Era  così  che  San

Tommaso si illudeva di comporre gli eventuali dissidi fra verità di fede e verità di ragione e di dare

magari spiegazioni logiche persino ai dogmi fino alla sua epoca fissati dalla Chiesa.

In realtà, la mancata coincidenza dei due livelli finiva per creare ancora più misteri della

fede, di quanti la riflessione non fosse convinta di razionalizzare. Per esempio, non si riusciva ad

ammettere l'ira in un Dio, il cui concetto la ragione delineava a partire dai limiti del creato e delle

creature come di essere invece ricco di ogni perfezione, tra cui pure quella morale. Si pensi appunto

alla già citata definizione tomistica di Dio "via eminentiae".

Questo è il passaggio chiave in proposito nella "Summa Theologiae" (I, q.3, a.2, ad.2): 'In

Deo non est ira, sed dicitur iratus metaphorice, inquantum se habet per modum irati, inquantum

punit.'

L'Aquinate si era dunque curato dell'elaborazione di una metafisica e di un'antropologia di

matrice peripatetica, ma aggiornate al messaggio cristiano. 

L'adeguamento  di  Aristotele  alla  Bibbia  non  era  stato  poi  così  complicato.  Al  fine  di

difendere creazionismo e trascendentalismo, dottrine già sancite dai Padri della Chiesa a cominciare

da Agostino, Tommaso proponeva un Dio che fosse perfetta coincidenza di "essenza" ed "esistenza"

e fonte dell'esistenza negli  enti,  i  quali  allora sarebbero stati  sì  destinati  ad un passaggio dalla

potenza all'atto, estraneo invece a Dio, ma ad un'attualizzazione totale di materia e forma e non

della sola materia preesistente in una data forma, come nel caso della metafisica e della teologia

aristotelica.

A questo punto il gioco era fatto: enti già sinolo di materia e forma, la cui esistenza è solo

logica e nella mente di Dio, da Questi ricevono l'esistenza reale, da San Tommaso chiamata anche



"essere", divenendo così creature; in questo senso esse sono partecipi di Dio "come il tizzone brucia

per il fuoco che ha ricevuto, non essendo il fuoco stesso"; sempre tra di esse l'uomo soltanto ha una

ragione, limitata, che tuttavia può discernere leggi di natura, partecipando così della legge divina; la

scelta di comportamenti in linea con quelle leggi, cioè virtuosi, lo rende felice; la fede che allora gli

spetta,  infusa dallo  Spirito  Santo,  in  quanto individuo umano che  ha  usato ragione  e  attinto  il

benessere della virtù, completa la sua visione delle cose, suggerendogli un'ultima dimensione in cui

la felicità terrena si sublimerà in beatitudine eterna.

Ma se la ragione può discorsivamente e a partire da forme basiche intellettivamente astratte

da sostanze individuali sia risalire a Dio sia determinare le linee morali dell'agire umano; e se tutti i

risultati di livello in livello da essa raggiunti troverebbero corrispondenza nel Testo Sacro: allora

non può esistere dottrina della natura oltre quella di ragione.

Da esperti teologi prodotta passo per passo nel confronto con la Scrittura; e da essi stessi

insegnata e, come abbiamo visto, ufficialmente imposta.

San Tommaso era un frate  domenicano.  Ma la  sua dottrina metafisica,  antropologica ed

etica,  sarebbe divenuta nella  sostanza il  sapere ecclesiastico ufficiale,  in  età  moderna diffuso e

imposto dai Gesuiti nelle proprie scuole e alle corti d'Europa da essi frequentate, nel tentativo di

preservare la civiltà cattolica da protestantesimi ed eresie varie. Perché?

Perché alla seconda metà del '500, il Concilio di Trento, nella sua opera di sistemazione

definitiva  della  dottrina  cattolica,  si  rifece  ad  Agostino  quanto  alla  possibilità  del  battesimo di

liberare l'anima dal peccato originale ereditato, ma rispetto all'opera da compiere da parte di una

ragione dal battesimo stesso reintegrata nella sua primordiale facoltà d'analisi e scelta, fece propria

la  ricostruzione  razionale  di  Dio  e  della  morale  a  partire  da  dati  di  natura,  proposta  da  San

Tommaso.

E finì  così per accogliere la tesi scolastica e tomistica,  dell'assenza di "schizofrenia" nel

progetto divino, il quale non poteva stridere nel rapporto tra i suoi due canali rivelatori,  ovvero

mondo e Testo Sacro, né tra gli strumenti di analisi di questi ultimi, rispettivamente ragione e cuore,

quest'ultimo nel senso meglio di "intelletto".

Si  pensi  allora  a  tal  proposito  all'opera  ed  all'attività  di  un  gesuita  come  lo  spagnolo

Franzisco  Suarez.  Costui,  per  via  delle  tesi  con  vigore  sostenute  nelle  sue  "Disputationes

Metaphysicae",  fu  il  principale  rappresentante  del  ritorno  al  Tomismo  da  parte  della  filosofia

ufficiale della Chiesa.

Ad  Aristotele  si  sarebbero  comunque  fermati  i  padri  conciliari  di  Trento,  per  ciò  che

concerne invece la filosofia della natura e la complessiva visione dell'universo. Essi avrebbero cioè

avallato, contemperandole facilmente con la dottrina e la riflessione cattoliche ufficiali, le teorie

geologiche ed astronomiche della scienza razionale e contemplativa antica.



Trovava  infatti  decisive  conferme  nel  dettato  biblico  della  Genesi  l'idea  aristotelico-

tolemaica di un mondo unico, chiuso, finito, fatto di sfere concentriche, geocentrico e costituito di

due parti di  qualità diversa: i cieli  di etere, di  una sostanza dal moto circolare e uniforme, e il

mondo "sublunare" di fuoco, acqua, aria e terra, elementi dal movimento rettilineo centrifugo o

centripeto, sistemati nello spazio secondo il loro peso.

Ed  altrettante  quella  visione  ne  otteneva,  in  quanto  completata  dalla  tesi,  tipicamente

aristotelica,  dell'assenza  del  vuoto  dentro  e  fuori  l'universo.  Tesi  che  giustificava  un'elegante

distinzione tra Dio e mondo in termini di dimensioni, cioè come distanza tra essere ed esistere.

In  questo  clima,  qualsiasi  parere  metafisico,  fisico,  psicologico,  etico,  civile,  divergente

dalle costruzioni logiche peripatetiche e scolastiche, nelle signorie, nei principati, negli stati in cui il

Cattolicesimo era l'unico culto possibile, la sola dottrina metafisica e naturale professabile e rispetto

alla quale il potere politico aveva precisi doveri nei confronti del fedele, si profilò come reato.

Il  potenziamento  della  struttura  del  Tribunale  dell'Inquisizione  tra  il  '500 e  il  '600,  non

avvenne tanto  contro  i  protestanti,  quanto  piuttosto  con l'intento  di  colpire  filosofi  e  scienziati

eretici, a prescindere dalla loro fede, talvolta addirittura atei.

Nel  1542  Papa  Paolo  III,  al  secolo  Alessandro  Farnese,  aveva  istituito  il  Sant'Uffizio

dell'Inquisizione Romana, un tribunale centrale, in cui sarebbero dovuti convergere i processi più

seri e delicati dei tribunali delle singole diocesi.

Ciò consentì al pontefice di debellare rapidamente i focolai di Protestantesimo accesisi in

Italia  e  con  la  sola  eccezione  di  quelli  delle  "Valli  Valdesi"  in  Piemonte,  causa  la  posizione

geografica e il conseguente facile sostegno internazionale. Va da sé però che i vescovi e i sacerdoti

perduti,  il  che  significa  anche  il  territorio  europeo  ormai  protestante,  erano  fuori  dall'autorità

inquisitoriale.

Per  questo,  alla  fine,  la  macchina  dell'Inquisizione  Romana,  finì  per  accanirsi  contro  i

naturalisti e i primi veri filosofi della scienza, che abitavano le diocesi cattoliche.

Finquando  Giordano  Bruno  si  tenne  lontano  dall'Italia,  per  esempio  a  Parigi,  visse

relativamente tranquillo. A Venezia, il Mocenigo, lo stesso patrizio da cui aveva ricevuto la richiesta

di insegnamento della mnemotecnica e della magia naturale, lo denunciò all'inquisizione diocesana

locale. Che a sua volta lo trasmise al tribunale romano.

E a Roma il filosofo venne arso vivo nel febbraio del 1600.

Il  filosofo  monista,  sostanzialista  e  panteista  Spinoza,  già  scomunicato,  espulso  e

ufficialmente  "maledetto"  dalla  comunità  israelitica  d'origine,  nella  pur  tollerante  Olanda,

perseguitato dalla Chiesa protestante e dalla cattolica, riuscì a pubblicare in vita, col suo nome, una

sola opera: i "Principi di filosofia cartesiana. Pensieri metafisici". Era il 1663.

Quanto al caso di Galilei, bisogna sottolineare che esattamente trent'anni prima di questa



data, lo scienziato pisano era stato processato e costretto all'abiura della sua astronomia, non solo in

quanto sostenitore di una teoria naturale eterodossa, ma anche per aver di fatto "spaccato" la storia

in due ere. Una volta dimostrato che è impossibile identificare nella stessa realtà l'oggetto della

metafisica e quello della fisica.

E che dunque, per esempio, su una pietra il metafisico discute il "perché", il fisico effettua

misurazioni alla ricerca d'un "come".

Tali  tesi,  commentate  nelle  cosiddette  "Lettere  copernicane",  costituivano  l'"inizio  della

fine" dell'era della venerazione del filosofo, del pensatore dell'essenza sovrastante uno scienziato

ridotto a tecnico,  ne aprivano un'altra,  la nostra,  la quale nel corso dei suoi secoli  ha fatto del

secondo sorgente di sapere verace, del primo una persona forse affascinante, ma infine priva di

conclusioni utili all'esistenza.

Il contrasto tra Cattolicesimo ed eresia fu quindi estremamente proficuo. Poiché provocò la

rivolta, la presa di coscienza e la rivalutazione all'esterno di una scienza sperimentale, per la prima

volta  consapevole  dell'impossibilità  d'emergere,  poiché  imbrigliata  nell'obbligo  del  rispetto  di

stranezze concettuali, nella fattispecie di genere teologico e di marca scolastica.

Gli inglesi avevano già mostrato allora il loro pionerismo anche in questo frangente, sebbene

dal loro punto di vista, ovverosia con l'Empirismo di Occam.

Questi,  a seguito della  derubricazione di  ogni  concetto dal  rango ontologico a quello di

semplice strumento logico, ritornò all'indebolita nozione della possibilità di adesione a Dio per sola

fede.

Il  Naturalismo  rinascimentale  riprese  proprio  l'idea  occamiana  della  sola  realtà  del

particolare. E considerò la conoscenza di quest'ultimo alla stregua di una consapevolezza dell'anima

dell'alterazione dalla cosa prodotta su di sé per il tramite dei sensi.

Un'idea cognitiva del genere, secondo la quale si conosce solo l'individuale ed esso non è

che una traccia di origine sensibile nella mente, era all'avanguardia. Ed è estremamente moderna.

Nel mondo antico la sostenne solo Epicuro nella sua "Canonica", la sua teoria della conoscenza.

Ma questo filosofo apparteneva ad un'epoca, la alessandrina, in cui la convinzione di una

realtà predicabile solo ed esclusivamente di ciò che fosse razionale, ormai scemava. Democrito, per

esempio,  il  fondatore  dell'Atomismo,  nel  V secolo  a.C.,  ossia  nell'età  classica  della  grecità,  si

affrettò a sostenere che i frutti di sensazione e intelletto erano infine apparenza, che reale restava

ancora il prodotto concettuale di una ragione su dati empirici operante.

Tuttavia,  quanto  all'apparato  di  concetti-valori,  capaci  di  indicare  ciascuno   modelli

comportamentali  nelle  vicende  singole,  il  Naturalismo  in  questione  sfociava  in  un  novello

Platonismo.

Non si può diversamente pensarla di fronte all'idea campanelliana o bruniana di una sorta di



religione di natura, ovvero di ragione, data l'essenziale natura razionale ascritta da tali pensatori

all'anima umana.

Qualsiasi uomo, a qualunque latitudine e longitudine, possiederebbe, secondo la maggior

parte  dei  filosofi  rinascimentali,  e  non solo italiani,  come dimostra  il  caso dell'inglese Thomas

More, una medesima idea di Dio, nonché un insieme di concetti identici intorno ad essa ruotanti. 

Posta  in  questi  termini  la  cosa,  le  religioni  positive  non  sarebbero  che  manifestazioni

tradizionali,  folkloristiche,  nei  casi  peggiori  addizioni  rispetto  ad un ricorrente zoccolo duro di

convinzioni  teologiche;  e  di  conseguenza,  i  valori  cui  l'individuo  informa  riflessione  e

comportamento, apparirebbero già determinati o perlomeno limitati dai tratti di nozioni supreme e

innate riguardo Dio. 

Questo nuovo modo di vedere le  cose,  battezzato successivamente con la definizione di

"teismo", rappresentò il fondamento della condanna delle guerre di religione; ed aprì la strada al

Giusnaturalismo.

Infatti  la  richiesta  di un diritto  universale  fondato su certe  presunte istanze della  natura

umana, faceva il paio col dato della religione naturale, postulando anch'essa la razionalità dell'anima

umana e un bagaglio di pensieri e affetti sempre identico a se stesso, di uomo in uomo, e dominato

dal tratto della reciproca articolazione logica.

Alla  luce  di  queste  considerazioni,  ritenere  il  pensiero  dell'età  moderna  alla  stregua  di

un'evoluzione ininterrotta,  la quale si  apre con la  fine dell'Aristotelismo di stampo scolastico e

culmina nella nascita della mentalità illuministica e liberale, è impossibile.

Quest'ultima, infatti, nella sostanza si contraddistingue più per il fatto di non recare ormai

traccia alcuna di Platonismo, che per il suo rifiuto di un Razionalismo di recente marca Scolastica,

nel  quale,  alla  maniera  della  visione  aristotelica,  il  soggetto  universalizzi  solo  a  partire

dall'osservazione e dalla concettualizzazione della natura.

Non  dimentichiamo  che  la  facoltà  regina  per  gli  illuministi  è  lo  stesso  strumento  di

elaborazione logica di Aristotele, cioè la ragione; e il sommo valore aristotelico, la felicità, una sorta

di  pieno  benessere  psico-fisico,  è  il  fine  in  vista  del  quale  la  ragione  stessa,  anche  nell'ottica

illuministica, lavora. Non chiamavano tanti illuministi la ragione "strumento di felicità"?

Come  sappiamo  in  Platone,  l'attività  razionale  o  "dialettica"  è  solo  paragonabile  al

movimento del ragno, quando esso ripercorre sapientemente le connessioni tra i fili di una tela già

impostata.  La  ragione  platonica,  cioè,  non  produce  concetti  e  valori  già  impiantati  a  priori

nell'anima, semplicemente li  porta alla luce con definizioni da metodo diairetico e ne coglie le

analogie logiche.

E'  anche  vero  però  che  neanche  la  scienza  deduttiva  aristotelica  parte  da  premesse

empiriche,  dal  momento  che  essa  agisce  su  proposizioni  esprimenti  induzioni  o  intuizioni  che



correlano forme al livello più basso astratte con l'intelletto da sostanze di natura. 

Così  la  vittoria  della  scienza  sperimentale  su  quella  Scolastica  segnerà  la  strada  della

filosofia moderna anche oltre la fase del Platonismo cinquecentesco e rinascimentale; influirà cioè

sulle culture passate da decidere pure il prevalere dell'Empirismo sui residui di Innatismo insiti in

concezioni quali quelle di Teismo e di Giusnaturalismo.

E suggerirà ai filosofi del primo Settecento quell'impostazione in combinazione empiristica

e  razionalistica,  che  costituisce  l'essenza  dell'Illuminismo e  della  sua più  compiuta  espressione

filosofica che è il Criticismo kantiano.

Non per nulla, dal punto di vista illuminista l'idea di Dio e il diritto costituiranno il frutto di

una progressiva indagine razionale, su fenomeni antropologici e storici, non si fonderanno cioè sulla

delimitazione e lo studio di presunte istanze eterne del pensiero e del sentimento.

Analogamente  al  metodo  investigativo  di  un  qualsiasi  scienziato  seicentesco,  l'analisi

illuministica nei vari settori della vita umana prenderà allora le mosse dall'osservazione concreta

degli eventi naturali e civili, avanzerà in merito ad essi delle ipotesi o ne dedurrà delle conclusioni,

rispetto alle quali cercherà ancora il maggior numero di conferme empiriche possibili nello stesso

mondo fisico ed umano di partenza.

E'  ovvio allora che gli  illuministi  lasceranno lo studio delle  leggi  di  natura alla  scienza

newtoniana.  E  parecchi  fra  essi  si  limiteranno  quindi  ad  assumersi  solo  la  responsabilità

dell'inferenza metafisica dell'esistenza di un Dio, razionalmente dedotto quale necessario artefice di

quel meccanismo perfetto, quella sorta di orologio fisico che è appunto la natura. Tuttavia, il tratto a

tutti gli effetti sperimentale fondante la riflessione illuministica condurrà comunque il filosofo della

corrente in questione fuori dalla nozione di Provvidenza divina.

Voltaire e altri "philosophes", tireranno infatti in ballo il terribile terremoto di Lisbona del

1755, scioccante evento contemporaneo, nel quale sarebbero morti di fatto e indistintamente uomini

e donne, vecchi e bambini, onesti e delinquenti, buoni e cattivi.

Il Dio del cosiddetto "deismo" illuminista, rimane allora fuori dalla storia. Ma la sua assenza

non è mancanza.

Egli  avrebbe  dunque  creato  un  mondo  naturale  perfetto,  collocandovi  l'uomo,  al  quale

avrebbe donato subito una natura sociale. E la concezione di quest'ultimo sarebbe stata del tutto

gratuita ed incondizionata, nel senso che ogni vicenda individuale, appena dopo la sua nascita, non

riguarderebbe più il creatore stesso.

Ma presso gli illuministi, la sconfinata bontà divina è pure un dato incontrovertibile. Ed essa

si  manifesterebbe in  continuazione  nel  dono a  ciascun soggetto  di  uno strumento  adeguato  ad

arginare il dolore, anzi a convertirlo in una vita felice: la ragione.

L'anima  razionale  degli  illuministi  coinciderebbe  innanzitutto  con  le  doti  induttive  e



deduttive, indispensabili alla comprensione logica dei "come" della natura umana e non, persino

all'avanzamento di  plausibili  tesi  riguardo il  perché di  essa,  fra  le  quali  pure la  già  denunciata

congettura di Dio. Fin qui, per esprimersi aristotelicamente, la "ragione contemplativa".

Ma la razionalità umana, a detta dei "philosophes", conoscerebbe pure un momento attivo;

essa si potrebbe infatti anche manifestare alla stregua di una tendenza verso valori collettivamente

vitali e costruttivi, non mortiferi.

Questo secondo aspetto dell'anima si identificherebbe cioè con una spinta spirituale verso

scelte indirizzate sì al  prosieguo dell'esistenza individuale,  tuttavia tali  da produrre sempre e al

contempo  un  analogo  arricchimento  materiale  e  spirituale  del  prossimo,  un  miglioramento  del

mondo circostante.

Probabilmente  le  logiche  economiche  utilitaristiche  e  concorrenziali  del  capitalismo

industriale dei secoli successivi a quello dei lumi, hanno adombrato la nozione appena vista di una

ragione  di  per  sé  vitale  ed  altruista.  Nel  senso  che  il  liberismo  economico  del  mondo

contemporaneo si  sarebbe appropriato di un solo aspetto attribuito dagli  illuministi  alla ragione

attiva: vale a dire del lato relativo alla tendenza all'iniziativa con fini di sopravvivenza e interesse

personali.  Per  poi  affermare  in  sola  seconda  battuta  il  vantaggio  indiretto  e  comunitario

dell'intraprendenza soggettiva.

In realtà, il Razionalismo illuminista avrebbe dato la stura ad un concetto di "liberalismo"

molto più nobile di quello adottato dalla politica nelle epoche seguenti. Un concetto di sicuro legato

all'etimologia  dell'aggettivo  "liberale",  il  quale  è  di  origine  latina  e  significa  nella  sostanza

"generoso".

Infatti, nell'ottica illuministica, il dovere di lasciare campo libero all'espressione di qualsiasi

uomo è in verità il corollario di un assioma, relativo a una ragione soggettiva in grado di intendere

l'intera realtà e di agire all'occorrenza in essa, valorizzandola nel complesso.

Prendiamo Voltaire. Esiste per questo filosofo ed attivista dell'Illuminismo una differenza

netta  tra  Dio  e  l'uomo.  Dio  sarebbe razionalità  completa,  dunque assoluta  libertà.  L'uomo una

commistione di natura razionale e passionale. Perciò la libertà di quest'ultimo non sarà mai, sostiene

il filosofo, incondizionata.

Ciononostante, in virtù del dono in esclusiva della ragione da parte di Dio, l'uomo in quanto

tale  sarebbe  contraddistinto  dalla  sola  tendenza  alla  razionalità,  cioè  ad  un  comportamento  di

portata sociale opposto ad atteggiamenti individualisti,  ad una condivisione di vantaggi estranea

all'egoismo, ad un rispetto dell'operato altrui contrario alla prepotenza, in breve: alla vita a scapito

della morte.

In effetti, dal punto di vista di Voltaire Bene e Male sono solo i risultati di condotte di vita

rispettivamente liberali e distruttive, razionali e irrazionali. E da questo punto di vista potremmo



aggiungere che parlare di "utilitarismo" a proposito dei fini ultimi intesi dalla morale di Voltaire non

sembra scorretto.

Data infatti la natura sociale, collaborativa, distributiva segnata per l'uomo dai limiti imposti

alla  libertà  da parte  di  istinto e  corpo, la  vita  del  prossimo mio è anche vita  mia propria.  Col

contributo che da quella può infatti venire a questa e che quella può reciprocamente a sua volta

ricevere da questa.

Esisterebbe allora un ruolo di Dio al riguardo di tali dinamiche sociali? Forse più che negli

altri illuministi il Dio di Voltaire ha creato il mondo, quindi l'uomo, ha dato a quest'ultimo la facoltà

della "liberazione" dal male passionale, appunto la ragione, ed ha concluso il suo compito.

E tuttavia, nell'"Ingenuo" Voltaire lascia dedurre al lettore il controverso tema, tipico della

tradizione morale illuminista, della fonte sociale e non individuale del Male. Cosicché in tale opera

egli finisce paradossalmente per dipingere un uomo in balia di un Male, verso cui egli, da sé, non

tenderebbe.

Ciò che si evince infatti dall'"Ingenuo" è che chiunque, se non limitato, se non ingannato

dalle ipocrisie,  dalle distorsioni tradizionalistiche del reale,  da quelli  che gli  illuministi  francesi

chiamavano "prejugés", preiudizi, sarebbe spontaneamente portato a fornire alla propria comunità

un  suo contributo  disinteressato  di  cultura,  ad  uno  o  più  livelli,  economico,  politico,  artistico,

speculativo e via dicendo. Un'idea, questa, dell'uomo, tra le più suggestive, se non la più suggestiva.

Nell'opera in questione il protagonista, una sorta  di "ignorante innocente", è in possesso di

una visione asettica delle cose, tale da permettergli di afferrare meglio che a qualunque "colto",

quella che per Voltaire si configura come una sorta di violenza della civiltà sul singolo: un sistema

di rapporti sociali ed umani, ormai solido e portatore di ogni genere di iniquità, dalla protezione

della prostituzione e dell'amore calcolato contro l'amore libero fino alla generale smania del misero

compromesso a scapito della bellezza dell'integrità.

Eppure, se anche una condizione comunitaria del genere sia secondo Voltaire alla sua epoca

del  tutto  evidente,  di  essa,  nell'opera in  questione,  il  filosofo non è in grado di  indicare diretti

responsabili o promotori, ragion per cui essa sembra costituire l'esito di una specie di inconsapevole

e subdola e progressiva corruzione degli animi di tutti o della maggior parte della gente.

In  termini  analoghi  e  solo  a  prima  vista  divergenti,  Jean-Jacques  Rousseau  avrebbe

riproposto  il  motivo  della  naturale  bontà  dell'uomo  e  dell'assenza  connessa  di  individuabili

responsabilità personali nei vari casi di decadimento morale.

Nel pensiero di Rousseau la naturale liberalità umana sarebbe istintiva, non razionale. Anzi,

la ragione costituirebbe il pericolo più grande per degli impulsi naturalmente costruttivi.

E ciò a causa della sua spinta intrinseca, maligna, ad approfittarsi nella persona di qualcuno

delle  spontanee  capacità  altrui  di  condivisione  dei  beni,  di  compromesso  e  accordo,  di  fattiva



partecipazione  sociale,  per  produrre  ad  un  certo  momento  della  storia  il  diritto  alla  proprietà,

tutelato da leggi e tribunali e così, a catena, tirannie a difesa della legge tutta e delle sue corti.

Cosa che dovunque, prima o poi e come la storia stessa dimostrerebbe, di fatto accadrebbe.

In realtà è agevole la percezione di una coincidenza tra l'istinto al Bene rousseauiano e la

tendenza umana alla lucida razionalità, propugnata da Voltaire con l'"Ingenuo"; quindi tra i fattori

impedienti sia il primo che quest'ultima, ossia la tradizione bersaglio dell'ironia di Voltaire e i tratti

positivi di leggi, processi e istituzioni tiranniche, posti sotto accusa da Rousseau.

Ma la persuasione in un intrinseco intento morale e benigno dell'uomo, troverebbe in fondo

espressione filosofica persino nel Razionalismo etico kantiano.

Il fondamento dell'etica, secondo Kant, risiederebbe nel fatto che l'uomo si viene a trovare in

posizione intermedia fra Dio e l'animale.

Con quest'ultimo l'uomo spartirebbe la sensibilità e l'istintualità, ma se ne distaccherebbe in

virtù della sua possibilità di tendere verso la santità, condizione che comunque non riuscirebbe in

nessun caso ad attingere pienamente nell'esistenza terrena. Proprio a causa del limite rappresentato

dalla sfera affettiva.

La santità, condizione costante in Dio, si identificherebbe con la razionalità assoluta, e in

sostanza  nell'uomo  sarebbe  una  solo  ipotetica  vittoria  totale  sull'egoismo  dell'istinto,  ovvero

un'auspicabile  fase di  generosità  e  liberalità  perfette.  Pur  con la  parzialità  dei  suoi  risultati  nel

mondo, secondo il filosofo prussiano la morale si presenterebbe comunque fonte di valori positivi,

realizzandosi in ogni caso nel superamento di impulsi personalistici. E anche nel Kantismo l'idea di

un etica consapevolmente indirizzata in senso egoistico e malvagio non è contemplata. 

La morale kantiana si configura cioè alla stregua di una scelta razionale, incondizionata,

disinteressata e la volontà che la attiva costituirebbe l'unica istanza benigna dell'uomo; sarebbe cioè

quella "volontà buona", la cui purezza verrebbe accresciuta dalla fatale violenza limitativa dalla

norma esercitata su una sensibilità, solo desiderosa dei suoi oggetti.

Non per nulla la norma etica assume in Kant l'aspetto del "dovere" e prende il nome di

"imperativo", quindi quello dell'incondizionatezza e della formalità, per cui quest'ultimo è detto poi

"categorico".

Il Male nella visione kantiana non è così scelta morale, bensì effetto della prevalenza del lato

umano affettivo, la quale si manifesta con propositi calcolati, legati all'esperienza e conducenti ai

cosiddetti  "imperativi  ipotetici":  norme  non  etiche  e  nella  forma  linguistica  base  di  "Se  ...,

allora ....". 

La  morale  kantiana  è  quindi  sempre  benefica,  franca,  persino  dolorosa.  E  l'uomo

immaginato da questo filosofo, che oltre a non essere divino, non è neppure bestia, è allora un

essere razionale e potenzialmente etico, un tipo di creatura non molto diversa dai personaggi puri



dei contes philosophiques di Voltaire e dai "selvaggi buoni" degli scritti di Rousseau.

Con il Male di cui, anche in quest'ordine di idee, non viene chiarito perché debba in tanti

casi oscurare la volontà buona.

Ora, è paradossale, ma nel Cattolicesimo si riscontra un'impostazione etica simile.

Ciò accade in quanto, sin dal Concilio di Trento, la psicologia, intesa in senso etimologico di

dottrina  della  "psyché"  cioè  dell'anima,  l'antropologia  e  l'etica  adottate  dalla  Chiesa  furono  di

matrice tomista, e per San Tommaso l'anima è razionale e alla razionalità tende e non al Male.

Secondo  i  cattolici,  dunque,  l'anima  produrrebbe  solo  virtù  di  ragione,  cardinali,  ossia

prudenza,  giustizia,  fortezza,  temperanza,  se  solo  non  fosse  indebolita  dalla  ferita  del  peccato

originale,  deviata  dalla  tentazione,  disinformata  nell'ignoranza.  Da  qui  il  ruolo  essenziale  del

sacerdote cattolico, il quale la guarisca con la grazia del battesimo e la istruisca col suo magistero.

Una situazione diversa è quella prospettata invece dalla teologia protestante, per cui i fattori

di  volontà  e  consapevolezza  nella  scelta  sbagliata  degli  uomini  della  fase  paradisiaca  sono

determinanti. E centrale è l'idea di un Dio che nella massa indistinta dei dannati della dimensione

terrena salvi chi da un punto di vista proprio e imperscrutabile meriti la fede e i successi che ne

derivino.

La fase contemplativa della ragione illuminista culmina però nell'elaborazione di spiegazioni

fisiche ed antropologiche diverse da quelle estraibili dalla lettura diretta del Testo Sacro, propugnata

dall'Evangelismo.

Innanzitutto, come insegna la scienza newtoniana, la natura tutta e così anche quella umana

sono  soggette  a  leggi  che  le  rendono  meccanismi  perfetti.  Questo  si  evince  pure  nel  caso  di

un'analisi scientifica dei principi della vita affettiva e spirituale dell'uomo, cioè dei dati oggetto

d'indagine di quella disciplina nel Settecento allo stato ancora embrionale, e che sarebbe stata nella

seconda metà del secolo successivo la moderna "psicologia".

Ma se il mondo fisico manifesta segni di razionalità, lo stesso non può dirsi della storia, la

quale nell'ottica illuminista sfugge a disegni provvidenziali  o in generale logici  e lascia spazio,

senza avviso alcuno, a involuzioni civili o più in concreto a disgrazie e catastrofi naturali di ogni

genere, tali da non risparmiare alcuna categoria di genti sulla base di selezioni etiche.

Dio è così, nel "deismo" illuminista, l'artefice a buon diritto ipotizzabile della magnificenza

naturale. Ma la storia va da sé, poiché la divinità ha concluso la sua geniale e impeccabile opera

d'arte solo fornendo l'uomo di ragione: ovvero dello strumento di riflessione e d'azione, in grado di

metterlo in guardia e condurlo alla vittoria sull'egoismo passionale, in vista della felicità comune,

tanto nei momenti propizi quanto in quelli tragici.

Angeli salvifici su demoni distruttivi sono quindi per il "philosophe" la fuorviante tradizione

cristiana, cattolica, ortodossa,  protestante, oppure ebraica o ancora islamica, che in Europa e sulle



sponde  del  Mediterraneo  ha  distorto  i  principi  puri  di  una  religione  razionale.  La  fede  nella

Provvidenza gli appare come una di quelle bugie, destinate a creare solo illusioni sul dolore.

Così il Male, dal suo punto di vista, deriva sempre e comunque dal cieco interesse affettivo,

in qualsiasi frangente dell'esistenza di un uomo.

Scomparsi allora i tradizionali agenti cristiani del Male, spiriti tentatori e tentati in carne e

ossa, venuta meno l'origine metafisica dell'errore, nel nuovo contesto in cui l'uomo non valuta e non

sceglie  più  tra  desiderio  e  generosità,  ma  quando libero  tende  dritto  verso  il  prossimo suo,  la

motivazione  del  potenziale  distruttivo  che  alligna  nell'animo  umano,  e  si  propone  pure  nella

maggior parte dei casi, non c'è più.

Neppure  è  contemplato  il  conflitto  devastante,  tradizionale,  teatrale,  tra  ragione  e

passionalità.

L'animo del singolo è inteso tale e quale a quello di un bimbo, che si dispone a priori a

giocar con chiunque, senza dover scegliere se farlo o meno; privo del bisogno di vincere ritrosie,

diffidenze, gelosia.

L'aporia illuminista sta dunque tutta in questo. Nell'impossibilità di spiegare l'irrazionalismo

con  le  sollecitazioni  di  una  tradizione  contesta  di  pregiudizi  e  tuttavia  sempre  incombente  e

deviante, ma di cui non è chiara la fonte: della quale non sarebbe cioè responsabile Dio, estraneo

alla storia, né il moralmente buono individuo singolo: nobile, generale, ecclesiastico, funzionario,

giudice, cortigiana, abate, balivo, gesuita, artigiano, frate, monaca, contadino e chi più ne ha più ne

metta, che esso sia.

D'altronde l'abominevole "tradizione" illuminista ha connotati pressoché identici agli effetti

di  quella  realtà,  il  cui  concetto,  appena  qualche  decennio  dopo,  avrebbe  proposto  e  difeso  la

speculazione hegeliana.

La filosofia  hegeliana avrebbe infatti  offerto il  proprio fondamento a  qualsiasi  forma di

tradizionalismo e nazionalismo.

L'idea di un "essere" di per sé razionale, sprezzante del miglioramento, del "dover essere"

qualcosa di meglio, di una sorta di Dio di civiltà in civiltà sempre più manifesto e oltre la storia

impensabile, così perfetto da non aver modelli  al di  fuori di sé e da disvelarsi  solo a se stesso

progressivamente e sotto forma di "spirito" nel pensiero dello schiavo, del suddito, del cittadino di

un'epoca, costituisce la spiegazione e la giustificazione di qualunque concreta cultura positiva.

La tradizione detestata dal "philosophe" si configura allora alla stregua di una fantomatica

rete di concetti e principi etici e civili particolari, di cui nessuno è in fin dei conti autore, ma che

affiora ad ogni angolo del mondo vissuto, in tutti  gli attimi dell'esistenza,  a regalare comunque

errori e dolori, col suo carico di ipocrisia.

La menzogna della tradizione verrebbe dallo stesso contrasto tra la sua pretesa di validità



universale  e  il  suo  esaurirsi  oltre  i  confini  nazionali.  La  sua  presa  immediata  sulla  passione

seguirebbe poi la subitanea intuizione di un comodo uso di essa a giustificazione di obiettivi infine

personali, ciechi ai bisogni del mondo. E l'egoismo da essa consentito promanerebbe dunque dal

privilegio dai suoi valori accordato ai suoi ipocriti cultori e a scapito delle esigenze degli uomini

veramente liberi e creativi.

Ma l'uomo illuminista non è quello pensato da Hegel: che se si illude di cambiare il corso

del  mondo, di  quel corso è in  realtà pedina.  Egli  è liberamente e  razionalmente creativo di un

destino, in cui quell'irrazionale corso storico valori sommi emendino per sempre. E questo insieme

inesauribile di menzogne che è l'odiosa consuetudine, stando a lui, da qualcuno avrà allora e da

qualche parte avuto origine, da altri in qualche momento avallo: pur concependo egli a priori sia il

primo che i secondi incapaci in partenza di cattiveria.

E tuttavia l'imperfetto paradigma etico illuminista ha espresso uno specifico ideale politico,

notissimo e  ambitissimo.  Quello  di  uno stato  laico,  il  quale  consenta  l'adesione  ad  un'idea,  la

coltivazione, manifestazione, propaganda di essa, a patto che tali attività non ostacolino lo stesso

diritto negli altri. Il tutto a prescindere dall'ambito di riferimento dell'idea stessa, politico, sociale,

etico, religioso, filosofico, economico, scientifico, tecnologico che esso sia.

Una comunità del genere, più che fondarsi su un'idea, sembra poggiare su un insieme di

regole  di  garanzia  di  libera  espressione.  In  ogni  caso  la  sua  impostazione  dovrebbe  apparire

superflua a chi credesse nel tratto naturalmente filantropico e vitale della natura umana.

Perché infatti un illuminista dovrebbe porre limiti politici all'azione di un uomo generoso per

ingegno? 

In  realtà  il  Liberalismo  politico  moderno,  che  si  concretizza  nell'adozione  del  modello

istituzionale laico e democratico, non è concepito dall'illuminista quale norma a protezione delle

iniziative di tutte le menti generose e razionali: poiché esso è pensato all'opposto come finalizzato al

rinnovo dello spirito deviato dalla menzogna della tradizione. E ciò in quanto nell'ottica liberale

l'anima preda del pregiudizio, avrebbe solo bisogno di quegli spazi di libertà, nei quali recuperare

da sé, in un ritorno spontaneo alle sue radici naturali, la sua liberalità.

E' come se un'educazione sistematica al rispetto di uomo e mondo ad esempio in un bigotto,

in  un mercenario,  in  un fanatico,  in  un libertino,  ottenesse risultati  in  ogni caso trascurabili  in

confronto a quelli conseguibili nella semplice libertà d'azione, in uno spazio perfetto per il ripristino

di un'umanità smarrita fra le convenzioni e tuttavia alle radici sempre benefica.

Il Laicismo e la democrazia sono allora concetti tipicamente illuministici. Sono gli strumenti

politici di chi accorda incondizionata fiducia all'uomo e lo lascia fare, anche se vittima di fuorvianti

credenze attuali, e lo protegge dai pericoli della violenza partigiana.

Ma se nei suddetti termini risulta comprensibile la scelta politica laica del liberale, appare



invece piuttosto difficile amalgamare la medesima opzione con i presupposti di molte fra le stesse

culture che di fatto la adottano. Non per nulla l'intolleranza di queste ultime fa di continuo capolino

sulla scena politica delle comunità democratiche.

Un  socialista  ritene  che  l'uomo  viva  soddisfacendo  esigenze,  bisogni  concreti,  ma  pure

curiosità intellettive e spinte creative, istanze comunque dovute a natura, non a libera selezione.

Egli è a tal punto convinto di ciò, da considerare qualsiasi atteggiamento apparentemente

difforme alla stregua di un puro calcolo su migliori opportunità future d'appagamento delle iniziali e

ineludibili richieste di corpo e mente.

Il materialismo che sta al fondo del paradigma socialista induce allora a rassegnarsi all'idea

che l'egoismo umano non vada alimentato. E che innanzitutto il singolo debba essere privato della

libertà  d'iniziativa  in  ambito  economico;  laddove  cioè  egli  finirebbe  giocoforza  per  fare

spudoratamente, all'occorrenza anche illegalmente, i suoi solo interessi.

Tuttavia, le concezioni materialistiche dell'uomo, da quella comunista a quella più antica, di

matrice inglese ed hobbesiana, attribuiscono all'uomo la facoltà di razionalizzare la sua debolezza e

i rischi di anarchia che essa comporta e di risolversi infine per la costruzione di un potere, le cui

sole  prerogative  debbano  essere  la  liberazione  del  singolo  dalla  necessità  e  il  mantenimento

dell'ordine.  Un sistema nel  quale  l'individuo,  imprenditore,  impiegato,  operaio,  contadino,  resti

sotto controllo. L'unico possibile.

I regimi del comunismo reale si sono così sempre innestati su civiltà di stampo materialista o

comunque di indirizzo comunitario, non individualista.

Le stesse che, alla fine dell'esperienza economica statalista, proseguono con economie di

mercato paradossalmente gestite dal partito unico, socialista, o da nuove e irremovibili oligarchie

politiche.

E' ciò che accade oggi, se cerchiamo un riscontro storico, col capitalismo di stato cinese.

Una simile antropologia spiega allora, ad esempio, l'impossibilità per il socialista di avallare

leggi  che  limitino  a  favore  dell'intervento  privato  le  mansioni  di  aziende  statali,  regionali,

municipali  deputate  alla  produzione  di  beni  necessari  come  l'acqua  o  all'erogazione  di  servizi

essenziali, quali sanità, istruzione, trasporti.

E così, ancorché democraticamente nati, dunque legittimamente indirizzati nel senso dello

sviluppo del mercato, tali provvedimenti divengono spesso e per opera dei gruppi di ispirazione

socialista causa di manifestazioni pubbliche di protesta, al limite della violenza o a tutti gli effetti

violente.

Il cattolico non è in fin dei conti più liberale. Convinto che l'uomo debba essere istruito a

virtù di ragione, a comportamenti vitali confermati dai Testi Sacri, perché conformi alle leggi di una

natura  dal  medesimo  Dio  rivelato  prodotta,  egli  entra  rapidamente  in  conflitto  con  qualsiasi



disposizione ispirata a principi lontani da quelle virtù.

Un'esame  dei  fenomeni  della  natura  umana,  evidenzia  ad  esempio  l'indispensabilità  del

partner, cioè il medesimo concetto affermato nella Genesi, al momento del racconto della creazione

della donna, o nei capitoli  del Vangelo,  in cui si dibatte sulla possibilità di  risolvere il  vincolo

coniugale. La stessa analisi razionale mostra ancora, per fare un ulteriore esempio, il valore del

riposo, nozione, questa, confermata nei Comandamenti e nello stesso operato del Creatore, il quale

il settimo giorno decise per l'inattività.

Il Razionalismo cattolico, che pretende la determinazione logica dai concetti degli eventi

naturali e dell'idea di Dio e, in parallelo, di un sistema etico all'uomo di ragione intrinseco, consente

allora  il  dialogo  con  chiunque  si  disponga  a  quel  genere  di  analisi  concettuali,  nel  dibattito

interconfessionale ed in quello laico e politico.

Giacché la ragione è dono divino universale. Tale da portare giocoforza a Dio ed alla sua

legge, a prescindere dai testi sacri, in un puro gioco di deduzioni e generalizzazioni. 

Ma lo stesso Cattolicesimo si irrigidisce in una qualsiasi discussione laica, che lo costringa a

scendere ad un livello più basso, a contatto con antropologie facenti dell'uomo un essere tutt'altro

che o diversamente razionale.

Quest'ultimo è ad  esempio  il  caso del  confronto  con la  cultura  scientifica  sperimentale,

portavoce di un'idea differente di ragione, oppure quello del rapporto dei cattolici con civiltà di tipo

anglosassone, improntate a visioni empiriste della realtà umana: cioè a concezioni per cui la ragione

non  è  strumento  cognitivo,  bensì  mezzo  d'analisi  di  concetti  di  origine  intellettiva  e  privi  di

consistenza ontologica, alcuni dei quali restano semplici segni linguistici, altri, come quello di Dio

o i termini ad esso riferibili, ricevono il crisma della realtà solo da un atto di fede.

Lo si vede facilmente nel dibattito sui temi etici inerenti la vicenda del malato terminale. In

frangenti del genere il cattolico non accoglie l'impostazione liberale, la quale tutelerebbe anche, fra

le altre, la scelta peculiare da lui indicata, ma difende solo il suo punto di vista, che considera

l'unico razionale, disconoscendo di fatto lo stato laico.

Così il Cattolicesimo liberale è una chimera e il liberale è diverso dal cattolico.

Dal canto suo il fascista accorderebbe diritti politici ai soli individui che reputasse autentici:

cioè  a  coloro  che  avrebbero  compreso  appieno  di  essere  i  "portatori  sani"  dei  germi  di  una

determinata cultura. Dal punto di vista del nazionalista, infatti, l'unica libertà possibile è, in senso

hegeliano, la naturale adesione alla civiltà del mondo d'origine. Qualsiasi altra posizione culturale è

una sciocca falsità. Una via impraticabile. Un insulto a se stessi, a concittadini e compatrioti. 

E persino in quella realtà civile a sé stante che è l'Inghilterra, da sempre reputata culla del

liberalismo, ma da sempre pure connotata da una sostanziale matrice culturale empirista, le cose

non cambiano sotto il profilo della tutela di un'identità culturale a scapito del modello laico puro.



L'Empirismo inglese è una visione delle cose per cui dalle esperienze,  e solo da quelle,

l'individuo può maturare  razionalmente verità  e  principi  altrettanto determinanti,  i  quali  non lo

segnano della nascita, né sono risultati pedagogici ed educativi.

I  vari  romanzi  di  formazione  della  letteratura  anglosassone,  in  cui  le  diverse  figure  di

trovatelli, i "foundlings", di orfani o bambini abbandonati, propongono soggetti che imparano tutto

da zero,  aggiungendo all'apprendimento solo l'onestà  delle  conclusioni  logiche,  costituiscono la

testimonianza letteraria ed artistica di un modo speciale di intendere il mondo.

Moll  Flanders,  Tom  Jones,  Oliver  Twist,  Jane  Eyre,  David  Copperfield,  Mowgli,

protagonisti  di  romanzi  inglesi,  Lord  Greystoke,  Tom  Sayer  e  Huckleberry  Finn,  personaggi

principali  di  narrazioni  americane,  sono  individui  destinati  al  raggiungimento  della  felicità,  o

almeno di una redenzione finale, al termine di una vita frivola o dolorosa, talvolta estranea alla

stessa civiltà, talaltra pure dissoluta e peccaminosa, in partenza comunque sfortunata.

E ciò che si ricava da una letteratura popolata da figure del genere, è l'attestazione di una

mentalità disposta ad attribuire all'esperienza lo sviluppo dei pensieri indispensabili all'esistenza,

tesa a non credere nell'ereditarietà di formule di vita, poco alla possibilità di riceverle da scuola e

famiglia.

Così anche l'Inghilterra manifesta un rapporto imperfetto tra cultura nazionale e Laicismo.

E' vero infatti che sin dal Basso Medioevo il pensiero inglese ha visto nell'esperienza la

fonte  dei  "mattoni"  della  conoscenza  intellettiva,  ovvero  le  idee  semplici.  E'  vero  anche che  i

concetti razionalmente elaborati a partire dalle idee complesse dell'intelletto, sintesi delle percezioni

sensibili,  non risultano mai  soggettivi;  costituiscono  un complesso  di  conclusioni  in  ogni  caso

oggettive.

Lo  stesso  Locke  che  postulava  la  libertà  di  culto,  introducendo  la  nobile  nozione

dell'assoluta spontaneità della fede, sosteneva pure la "Ragionevolezza del Cristianesimo". Pensava

cioè coerenti le idee relative al Dio cristiano, elaborate da una ragione operante però, stavolta, sui

dati empirici evangelici e veterotestamentari.

L'empirista ha in mente dunque una precisa filosofia. E la mentalità inglese è da sempre

percorsa  da  concetti  peculiari  e  irripetuti,  a  partire  da  quelli  dell'individualismo  e  del  dovere

dell'esperienza,  quindi  del  pionerismo e della  libertà  d'iniziativa,  fino all'altro  insieme di  valori

basici, sostanzialmente protestanti, coi quali un inglese fonde facilmente i primi, sulla base dell'idea

evangelica  della  lettura  del  Testo  Sacro  diretta  e  non guidata  dalle  impalcature  concettuali  del

pensiero cattolico.

E'  nelle  maglie  di  questa  civiltà  e  non accanto ad essa che l'Inghilterra  ha accolto altre

impostazioni, avallando sul finire del Settecento la laicità rivoluzionaria francese.

Il tradizionalismo inglese sta tutto qui. La sua autotutela è assicurata da un sistema giuridico



che gira su principi di origine non parlamentare, bensì selezionati in passato e custoditi da organi

non elettivi e super partes, evidentemente perché le assemblee elette in una situazione democratica

li contaminerebbero di pensieri e principi diversi, attraverso leggi pericolosamente eterogenee.

Espressione giuridica e giudiziaria dell'Empirismo inglese è dunque il sistema di "Common

Law",  fondato  sulla  "regola  del  caso  precedente"  e  sullo  "stare  decisis",  e  affermatosi  in  via

definitiva intorno alla metà del XIX secolo, quando il paese estese un diritto di voto riservato ai

"Landlords" e agli industriali londinesi, pure alla middle-class ed agli operai.

Ora,  il  sistema di  "Common law" prevede sì,  empiricamente,  l'adozione della cosiddetta

norma dettata dal caso analogo precedente, ma anche quella di principi generali di equità e buon

senso promananti dalla tradizione e dalla dottrina giuridica inglese in assenza di precedenti, quindi

quella di decisioni vincolanti su vicende simili emesse dalle corti superiori.

Il Regno Unito, come è noto, non possiede una costituzione, ma poco cambia a confronto

con gli altri paesi, in quanto le decisioni politiche, giuridiche e giudiziarie avvengono comunque in

coerenza con valori sanciti da tutta una serie di sofferti e meditati documenti dei secoli passati,

consacrati a somme sorgenti del diritto nazionale e restituenti principi etici ispirati infine, come si è

già accennato, all'evangelismo continentale.

A quegli  indirizzi  guardano la  sua  Suprema Corte  di  giustizia,  quando valuta  in  ultima

istanza ricorsi civili o penali o produce giurisprudenza; la sua Camera dei Lords, in un'opera di

revisione qualificata,  etica e  tecnica,  dei  provvedimenti  non economici  o finanziari  votati  dalla

Camera dei  Comuni,  e  di  eventuale  giudizio sull'azione del  governo;  il  Re medesimo nei  suoi

contatti e colloqui continui col Primo Ministro. Ma c'è di più.

Il paese in questione possiede ancora nella Camera dei Pari un vero e proprio organo della

conservazione:  la  maggior  parte  dei  suoi  membri  non sono infatti  eletti,  ma  scelti  e  nominati

tutt'oggi "on merit", nel senso che debbano possedere comunque il requisito del rispetto di valori,

forse anche altrove condivisi, di certo patrii, e con esso quelli del contributo e della competenza in

settori specifici.

Non dimentichiamo infine che nella prima metà del '500, in concomitanza col dilagare sul

Continente del conflitto tra ortodossia cattolica e luteranesimo, le diocesi inglesi ruppero i ponti con

il Pontefice e riconobbero la sola autorità della Corona. La quale da allora, secondo una logica

tutt'altro che laica, ascrisse a se stessa il dovere di nominare, nell'evidente rispetto di principi civili,

non religiosi, da essa rappresentati, i vescovi del territorio del regno.

Nel  vasto  mondo  protestante  del  Nord  Europa,  la  democrazia  e  l'impostazione  laica

conoscono forse il rispetto maggiore.

L'adesione quasi congenita del protestante ai valori liberali, in realtà pare segnata dall'idea di

una salvezza dell'uomo predisposta unicamente da Dio. Infatti, sarebbe una convinzione del genere



ad imporgli la tutela preliminare ed universale dei diritti civili e politici di uomini, il cui destino gli

sfugge, la cui sorte esula a tal punto dalle sue possibilità d'intervento, da obbligarlo a non sbagliare

limitando chicchessia.

Tuttavia,  in  simili  contesti  la  mentalità  protestante  riappare  con  tutti  i  suoi  limiti  in

atteggiamenti noti. Per esempio nell'attenzione al privato di uomini pubblici, senza scampo bollati

di  malvagità  complessiva  e  rapidamente  liquidati  dalle  cariche  nel  caso  di  eventi  personali

discutibili, che ne attesterebbero l'indegnità presso Dio; peggio ancora nell'avallo di legislazioni che

concretizzano una visione elitaria e verticistica dell'umanità, causa l'interpretazione di ricchezza,

titoli e successi quali segni, al contrario, di un rapporto di grazia col Creatore.

L'excursus appena fatto sui rapporti perennemente tesi fra culture non liberali e paradigma

istituzionale laico e democratico, è un tentativo di mettere in luce l'esistenza di un vero e proprio

compromesso salvifico alla base dei cosiddetti "regimi democratici": di un accordo cioè impossibile

sul piano delle idee, sempre storiche e particolari, nella prassi realizzabile solo in virtù di una sorta

di vigliaccheria delle parti di fronte a scenari alternativi di ricambi violenti del potere. Tutto qui.

Il risultato di un accordo democratico è allora esito di un dialogo fra sordi "e vili"; una

collisione continua di pareri  inevitabilmente divergenti,  in quanto corollari  di  assiomi diversi  o

opposti; un contrasto inoltre produttivo di legislazioni ibride, nel corso del quale, su questo o quel

tema, questa o quella fazione cede di volta in volta il passo, a seconda di rapporti di forza solo

numerici, scambi e accomodamenti vari.

Finora però si è parlato delle divergenze tra la l'istituzione laica e democratica da un lato,

dall'altro la civiltà socialista, quella fascista e la cristiana, espressa da diverse confessioni. Ma le

cose cambierebbero rafforntando la prima con le posizioni di fazioni d'ideologia liberale?

L'Illuminismo Settecentesco ha infatti non soltanto portato lo stato laico, democratico, con

tanto di divisioni dei poteri, ma pure un complessivo pensiero politico su cui fondare movimenti e

partiti attivi nella dialettica politica, da quelle stesse novità istituzionali scandita. Si tratta appunto

dei partiti liberali, nella cui visione della realtà l'uomo è creatura naturalmente buona e costruttiva

se lasciato libero d'agire, per i quali dunque egli legittimamente detiene ciò che crea e col diritto di

usarlo a piacimento.

In sintesi,  per il liberale è scacra quella stessa proprietà privata, che un marxista facente

dell'uomo un essere mosso da bisogni e non da iniziative a chiunque vantaggiose, considera un furto

all'intera comunità per prospettive solo personali.

Intanto allora, i concetti liberali di altruismo, utilità comune, iniziativa, egoismo e via di

seguito, restano formali e quindi vaghi. Data l'inevitabile positività e storicità di qualunque valore.

Cosicché ad esempio l'altruismo socialista è il soccorso al lavoratore, per il cristiano è amare come

se stessi chiunque, qualsiasi classe questi rappresenti. Ma c'è di più.



Neanche i regimi liberali più coerenti con le premesse del pensiero che li fonda, hanno mai

assicurato quel gioco democratico, immaginato dalla stessa corrente storica che anch'essi postulò

alle origini.

L'ordine liberale vuole così regole di partenza identiche per tutti e per tutti e senza vincoli

libertà d'intrapresa, in assenza di interventi pubblici di qualsiasi genere sul singolo. Ciò in quanto

chiunque possa contribuire a tal punto in qualche settore, da portare utile in esso anche agli altri. 

Ma l'effetto di quest'impostazione, notissimo, è lo sviluppo di potentati economico-finanziari

in grado di dominare letteralmente i partiti di uno stato, con la loro capacità economica di sostegno

elettorale  e nella negazione per  principio e per legge alle  fazioni  varie  di  qualunque genere di

supporto pubblico.

Quali  conclusioni  trarre  dunque  dalle  meditazioni  sui  frutti  istituzionali  e  politici  del

pensiero illuminista?

Semplice. Che persino il Liberalismo calza col Laicismo e il gioco democratico solo in virtù

della sua recessione a sogno. Vale a dire grazie a una fantasia relativa alla naturale bontà dell'uomo:

cioè a una tendenza costruttiva, corrotta dalla cultura, ma capace di un ritorno alla sua autenticità se

lasciata libera d'esprimersi, esattamente come l'onda del mare rientra senza sosta sulla riva, a meno

di dighe ed argini.

In quest'ordine di idee, le diverse proposte etiche e civili, dalla socialista alla cattolica, dalla

nazionalista all'empirista alla protestante e via di seguito, sarebbero appunto i casi di corruzione

dell'anima umana; costituirebbero le malattie dello spirito, guaribili solo con dosi di democrazia e

laicità.

Ma passare dall'ipotesi realistica di un uomo imperfetto, il quale deve scegliere fra l'egoismo

della  passione e la  generosità  spirituale,  all'assioma di un miracolo umano di  spontanea bontà,

significa  realizzare  quel  parallelismo  tra  natura  e  cultura,  tipico  del  Romanticismo.  Con  delle

differenze.

Il Romanticismo lo applica ad individui, campanili e popoli diversi, e lo considera valido

anche per i malvagi. Il Liberalismo ingenuo lo coglie nell'uomo di ogni tempo, postulandone solo

effetti positivi.

Pensando ad un uomo di per sé buono, da liberare nella mente dalle incrostazioni del Male

civile, il Liberalismo acquisisce il fascino del racconto fiabesco. Ma un fascino sorridente, diverso

da quello drammatico, da sempre compagno del Romanticismo.

Quest'ultimo, infatti, sostiene pure l'integrità dell'uomo, il quale non può che offrire quello

che è, ma la cala in un mondo di persone, genti e nazioni storicamente differenti, in una realtà la cui

tragica  bellezza  è  appunto  l'insuperabile  e  variegata  gamma  di  buoni  e  cattivi,  signori  e  bari,

ignoranti e incompresi.



Bibliografia

• Adorno Francesco, Introduzione a Platone, Laterza, Roma-Bari 1978.

•  Alatri Paolo,  Lineamenti  di  storia del pensiero politico moderno,  Rubbettino Editore,

Catanzaro 1992.

• Aristotele, Le  categorie,  introduzione,  traduzione  e  note  di  M.  Zanatta,  Biblioteca  

Universale Rizzoli, Milano 1997.

• Bottin Francesco, La scienza degli occamisti. La scienza tardo medioevale dalle origini

del paradigma nominalista alla rivoluzione scientifica, Maggioli, Rimini 1982.

• Cilento Vincenzo, Saggi su Plotino, Mursia, Milano 1973.

• Ciliberto Michele,  La ruota del tempo. Interpretazione di Bruno, Editori riuniti, Roma

1986.

• Dante Alighieri, La Divina Commedia (Inferno, Purgatorio, Paradiso), a cura di Umberto

Bosco e Giovanni Reggio, Le Monnier, Firenze 1983.

• De Luca Barbara - Grillo Umberta - Pace Paola - Ranzoli Silvana , Views of literature,

Text, Context and Film, Volume secondo, Loescher Editore, Perugia 2001.

• De Negri Enrico, La teologia di Lutero. Rivelazione e dialettica, La Nuova Italia, Firenze

1967.

• Ernst Germana, Tommaso Campanella, Laterza, Roma-Bari 2002.

•  Galileo Galilei,  Le lettere copernicane, a cura di M. Baldini, Armando Editore, Roma

1995.

•  Gatti  Roberto,  Natura umana e artificio politico.  Saggio su Jean-Jacques  Rousseau,

Edizioni Porziuncola, S. Maria degli Angeli 1988.

• Geymonat Mario, Il grande Archimede, Teti editore, Roma 2006.

• Giardina Andrea, Sabbatucci Giovanni, Vidotto Vittorio, Storia dal 1900 a oggi. Con

espansione online. Per le Scuole superiori. Vol. 3, Laterza Edizioni Scolastiche, Roma-Bari

2010.

•  Kant  Immanuel,  Critica  della  ragion  pratica,  dalla  "Collana  Scolastica  di  testi  

filosofici",

introduzione, traduzione e note a cura di G. E. Bariè, Sansoni Editore, Firenze 1986.

•  Id.,  Critica  della  ragion  pura,  dalla  collana  "I  classici  del  pensiero",  introduzione,

traduzione e note di G. Colli, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

•  Hegel  George  Wilhelm  Friedrich,  Fenomenologia  dello  spirito,  introduzione,

traduzione, note e apparati di V. Cicero, Bompiani testi a fronte, Varese 2008.



• Isnardi Parente Margherita, Filosofia e scienza nel pensiero ellenistico, Morano, Napoli

1991.

• La  Bibbia  di  Gerusalemme,  (Testo  biblico  di  La  Sacra  Bibbia  della  CEI  "editio

princeps" 1971), Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1989.

• Lugarini Leo, Aristotele e l'idea della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1972.

• Mattei Ugo, Il modello di Common Law, Giappichelli Editore, Torino 2004.

• Moliné Enric, I sette sacramenti. Catechesi teologica, Edizioni Ares, Roma 2002.

• Mondésert Claude,  Guida alla lettura dei Padri della Chiesa, nella collana "Già e non

ancora. Pocket", traduzione di A. Ferraris Lobini, Jaca Book, Milano 1981.

• Mondin Battista, Il sistema filosofico di Tommaso d'Aquino, Massimo, Milano 1985.

• Platone,  Apologia di Socrate, all'interno del volume Apologia di Socrate, Critone, dalla

collana "I classici del pensiero", introduzione, traduzione e note di M. M. Sassi, RCS Libri

S.p.A., Milano 2004.

•  Prosperi  Adriano,  Il  Concilio  di  Trento  e  la  Controriforma,  nella  collana  "Teseo",

Edizioni U.C.T., Trento 1999.

• Ravera Marco, Invito al pensiero di Spinoza, Mursia, Milano 1987.

• Sina Mario, Introduzione a Locke, Laterza, Roma-Bari 1982.

•  Sini Carlo,  I  filosofi  e le opere – Antologia filosofica per le Scuole medie superiori,

Principato Editore, Milano 1985.

• Vannini Marco, Invito al pensiero di Sant'Agostino, Mursia, Milano 1989.

• Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'età dei lumi, Bompiani, Milano 

1985.

•  Villari  Rosario,  Storia  medievale,  Collezione  scolastica,  Editori  Laterza,  Roma-Bari

1983.

• Id., Storia moderna, Collezione scolastica, Editori Laterza, Roma-Bari 1983.

• Voltaire, L'ingenuo, all'interno del volume Candido, Zadig, Micromega, L'ingenuo, per la

traduzione di M. Monetti, Editrice La Stampa S.p.A, Torino 2003.


