11 fascino liberale

I1 frutto di una ragione che svolge il suo ruolo in modalita di "scienza", nel senso che noi
oggi diamo a tale termine, ¢ I'Illuminismo.

Questo ¢ infatti una posizione di rigetto di un Razionalismo secolare, antico € medievale, per
cui il ricavato logico, in quanto indotto o dedotto infine da concetti di essenze di base e in virtu
della sua stessa natura discorsiva, valeva a prescindere dal confronto coi dati empirici, ed era a tal
punto valido da poter essere imposto come criterio etico o quale fonte di esso.

Ma il percorso per giungere ad un'impostazione del genere ¢ durato alcuni secoli. E tutto ¢
iniziato, ovviamente, nel periodo rinascimentale.

Il Razionalismo classico era una visione delle cose che coglieva un parallelismo tra le
strutture del reale e 1 criteri della ragione, una corrispondenza in virtu della quale l'vomo godeva del
privilegio della comprensione esatta e della ricostruzione logica della realta.

In quest'ottica, la stessa ragione che per un moderno si configura solo come uno strumento
di elaborazioni formali, i cui risultati richiedono sempre conferme empiriche, si offriva a tutti gli
effetti alla stregua di un mezzo cognitivo diretto. E cio che era elaborato razionale diveniva cosi
ipso facto reale, ontologicamente consistente.

Il sistema aristotelico si fondava sulla tesi che le dieci categorie dell'Essere fossero riflesse
nei concetti funzionali dell'intelletto; e che le proposizioni da quest'ultimo su quelli generate fossero
elementi base di un gioco razionale, induttivo e deduttivo, di per sé¢ produttivo di scienza.

Platone concepiva l'idea, ovvero l'essenza di origine metafisica, schema di una realta
sensibile o matematica o ancora meta morale, pure come un'entita intelligibile impressa nell'anima
con scopi cognitivi o pratici; ed assegnava all'intelletto la capacita d'intuirla, alla ragione la facolta
dialettica di delimitarla linguisticamente, di definirla e connetterla scientificamente alle altre idee.

La medesima impostazione razionalistica penetro nel Medioevo e nella filosofia cristiana, a
partire dalla speculazione patristica fino alla stagione della Scolastica persino posteriore alla
rivoluzione nominalista del frate francescano inglese Guglielmo di Occam, vissuto tra il XIII e il
XIV secolo.

Nella gnoseologia scolastica, di matrice aristotelica, si considerava ancora la conoscenza
intellettiva una comprensione concettuale, e si lasciava alla percezione sensibile la determinazione
del particolare di una sostanza naturale, cio¢ di quei tratti specifici, che a questa venivano dalla
commistione della forma con la materia, 1'elemento appunto, nel "sinolo", individualizzante.

Nella stessa filosofia medievale il gioco poi di induzioni e deduzioni della ragione sui



concetti intellettivamente astratti dalle entita di natura, faceva il resto: costruiva cio¢ quel
complicato e piramidale impianto di nozioni astratte e tuttavia ritenute reali, dal punto di vista
ontologico fondate, gli "universali", culminante nella determinazione linguistica dell'idea di Dio.

Riguardo al modo in cui secondo gli scolastici la ragione opererebbe dimostrazioni di Dio,
basti pensare ad esempio come, sempre sulle orme dello Stagirita, Tommaso D'Aquino inducesse
che ogni sostanza ¢ mossa da un'altra, deducesse poi che al culmine della serie di sostanze e
movimenti anche l'intera natura, la sostanza universale, la piu estesa, doveva a sua volta ricevere la
propria quantita di moto, e concludesse infine che, richiedendo di per sé il movimento un principio
e presentandosi il nulla oltre 'universo, la causa del moto di quest'ultimo era cosa altra dalla natura
e priva di ulteriori motrici: cid che poteva essere agevolmente chiamato "Dio (Summa Theologiae,
I,q.2,a3).

Cosi, al di qua dell'a posteriori determinata e suprema idea di Dio, i concetti di base
dall'intelletto astratti, le nozioni logicamente desunte a partire da essi e ad incremento di
comprensione semantica, inclusi i concetti delle leggi naturali, integravano una completa filosofia
della natura extraumana ed umana.

In Aristotele la giustificazione del sistema dei concetti risiedeva nell'idea che le singole
sostanze da questi indicate scaturivano di fatto dalla situazione in cui Dio, forma pura e atto puro,
passivamente catalizzava lo specificarsi della materia coesistente in un complesso di realta destinate
a un moto ciclico, in un eterno tentativo da parte di quella di adeguarsi alla perfezione divina e data
la resistenza ad esso opposta da cio che ¢ materiale.

Ma tale fondamento dell'articolazione concettuale era ovviamente metafisico e le
innumerevoli elaborazioni formali della ragione alla base di essa, non rispondevano inoltre a tutta
una serie di altrettanto logici dubbi, dall'esperienza stessa emergenti.

In questo contesto di idee si intendeva sostanzialmente la scienza come "deduzione delle
cause necessarie ed eterne delle sostanze", ovvero quale ricerca logica delle quattro cause,
materiale, formale, efficiente, finale di un ente di natura qualsiasi. Essa era dunque il risultato di un
sillogismo, le cui premesse erano per0 intuizioni, principi primi solo intelligibili e di fatto
"intelletti".

E' nota infatti la soluzione aristotelica del problema di premesse non confermabili
dall'induzione, data l'inesperibilita di tutti i casi virtuali, tali cosi da essere derubricate ad
"intuizioni", frutti immediati dell'intelligenza.

Vediamo cosi un esempio classico di deduzione scientifica, prima aristotelica poi, nel Basso
Medioevo, accolta da Tommaso D'Aquino.

Ogni sostanza naturale € percepita per il tramite dei sensi come individuale; tuttavia insiemi

di sostanze naturali manifestano tratti comuni. Ora "se le analogie di una realta con altre entita di



natura sono attribuibili ad un'identita di forma" e "se ogni realta ¢ combinazione di quest'ultima e di
materia" e "se essa rimane ai sensi comunque un unicum", allora "la sua singolarita empirica deve
scaturire dall'elemento materiale".

Sulla base di un ragionamento del genere, Aristotele trovava la causa necessaria
dell'individualita della sostanza naturale nel dato materiale di essa. E dice San Tommaso "Materia
signata est principium individuationis in substantiis compositis" (Summa Theologiae, I, q.29, a.1).

Intendiamoci. La scienza che noi oggi concepiamo e veneriamo, cio¢ quella al contrario
induttiva e sperimentale, ¢ da sempre esistita, anche nella Grecia classica ed ellenistica, quella della
grande stagione filosofica. Nessuno avrebbe potuto ad esempio costruir navi o fortificazioni o
palazzi o armi, privo di conoscenze scientifiche esatte, a cominciare da quelle di statica, dinamica o
termodinamica, idraulica.

E quando un tecnico o un artigiano ha bisogno di nozioni indispensabili a progetti validi e
sicuri, tali dati non possono che essere scientifici in senso moderno. Devono cio¢ nascere da
misurazioni dei fenomeni, prendere corpo in ipotesi sulle leggi di questi guida, rese in formule
matematiche, essere garantiti da verifiche sperimentali o almeno decorsi matematico-deduttivi. C'e
poco da fare.

Vitruvio, il famoso architetto romano del I secolo a.C., nel suo trattato "De Architectura",
evidenzia come l'architetto dovesse padroneggiare geometria, ottica, acustica, idraulica e persino
medicina.

La differenza dunque tra il mondo antico o medievale e quello moderno rispetto a quella che
oggi si dice "scienza", sta solo nel fatto che quest'ultima costituiva un indispensabile strumento dei
tecnici e non viveva di vita propria e autoconsapevolezza. Cosi, quanto alla spiegazione autonoma
dei fenomeni naturali, ad essa provvedeva solo razionalmente e concettualmente la sezione della
"filosofia della natura" di complessivi sistemi filosofici.

Senonché nel 1906 viene alla luce un'operetta sul "Metodo", in cui il matematico e fisico
greco Archimede di Siracusa, vissuto in eta ellenistica nel corso del III secolo a.C., delinea i
processi che dal suo punto di vista condurrebbero all'elaborazione di leggi sull'andamento degli
eventi naturali, ovvero alla produzione di quella che per noi € oggi scienza.

Archimede siracusano scrisse opere di geometria e calcolo, ma pure di statica. Di queste
ultime ci sono pervenute "Sull'equilibrio dei piani" e "Sui corpi galleggianti". E ad Archimede,
com'e noto, si deve il famoso principio di idrostatica, secondo cui "qualsiasi solido piu leggero di un
fluido, se collocato nel fluido, si immergera in misura tale che il peso del solido sara uguale al peso
del fluido spostato".

Il modello di attivita scientifica propugnato da Archimede non prevede ancora la verifica

sperimentale di intuizioni, per i moderni cardine del metodo di scienza. Archimede dice infatti di



indagini su fatti naturali, come ad esempio quelli coinvolgenti i principi della "leva" e della
"massa", poi della stesura per via induttiva di leggi matematiche che li descrivano, quindi di
dimostrazioni di quelle non empiriche, ma altrettanto rigorose poiché effettuate mediante la
narrazione dei fenomeni secondo gli schemi della geometria euclidea.

Tant'¢ vero che sono in molti a reputare Archimede e non Galileo il vero "padre della scienza
moderna", con diciotto secoli di anticipo.

L'epoca ellenistica di Archimede, ¢ vero, ¢ un periodo nuovo da tutti i punti di vista, anche
da quello filosofico. I filosofi non elaborano piu sistemi completi, spesso finalizzati alla
determinazione delle giuste formule costituzionali. La vitalita politica della citta-stato ¢ infatti
venuta meno con l'assorbimento di quest'ultima nei piu ampi e autocratici regni ellenistici. Il
regresso nel privato dei cittadini dominati ormai da lontane corti, porta pensatori che si limitano a
proporre etiche e tutt'al piu meditano in aggiunta metafisiche che morali particolari giustifichino. E'
il caso dell'aTomismo, dello scetticismo e della riflessione stoica.

Altre menti si riducono addirittura alla sola analisi matematica e fisica. E sono queste
ultime, personalita come Euclide e, appunto, Archimede, che cominciano a spostare ora il concetto
di "filosofia della natura" dall'indagine filosofica a quella coinvolgente la matematica e la
geometria, in termini piu semplici dalla riflessione razionale sul fenomeno alla misurazione e alle
dimostrazioni matematiche su di esso.

In questo clima ¢ possibile pure 1'esposizione di un metodo di analisi sulla natura, che non
sia piu concettuale; l'edizione di un volumetto concernente le modalita matematico-deduttive
dell'investigazione naturale, che neanche Galilei avrebbe in fin dei conti mai scritto. E' noto infatti
che i cardini del procedimento sperimentale moderno furono dallo scienziato pisano solo indicati in
ordine sparso in diverse sue opere.

La citta greca dell'eta classica era uno stato etico. Socrate, vuoi perché accusato di mancato
culto degli dei tradizionali, vuoi in quanto portavoce di un "aristocraticismo" del governante, non
gradito a mediocri democratici che risorgevano dalla catastrofe della sconfitta contro Sparta e dalla
fine dell'oligarchia dei "Trenta", vuoi per il suo richiamo filosofico a ridefinire tutto, oltre le nozioni
veicolate dalla tradizione, venne allora condannato a morte.

Ma cid accadde poiche¢ egli diffondeva attivamente la sua visione del reale. I filosofi
successivi, autori di filosofie "totali", vissero da semplici intellettuali e non vennero perseguitati.

Gli sparuti tentativi di intrusione della filosofia nella vita dello stato fallirono, come
dimostra la tragicomica vicenda di Platone, che avrebbe invano e a piu riprese proposto riforme
politiche a Dioniso I, tiranno di Siracusa, finendo in un caso, molto probabilmente, venduto pure
come schiavo sul mercato di Egina e solo dopo un certo tempo riscattato.

I tecnici dell'epoca poi, pur esperti di scienza nel senso moderno del termine, dal canto loro



si limitarono a servirsi delle nozioni scientifiche acquisite, in vista della realizzazione di concreti
progetti di pubblica o privata utilita. Ed essi non proposero mai una teoria della natura, alternativa a
quella di complessi speculativi, nei quali I'indagine naturale, a costo di penose falsita fattuali, si
integrava pero con i preliminari di ampie costruzione metafisiche.

Lo squarcio che 1'Ellenismo aveva aperto nel quadro chiuso delle connessioni e delle
distanze fra filosofia, scienza e tecnica del mondo classico, si sarebbe comunque presto ricomposto.
Anzi, con l'avvento del Cristianesimo la tradizione religiosa avrebbe indistintamente imposto
l'allineamento di tutte e tre i settori.

La diffusione della religione cristiana sarebbe stata da subito accompagnata dall'opera della
Patristica, dalla costruzione cio€ di un sistema di concetti, di una dottrina, di una filosofia del nuovo
credo a partire da insegnamenti e parabole evangelici, precetti e imperativi veterotestamentari, 1
quali una volta consolidatisi avrebbero segnato il bando dalla Chiesa di ogni proposta speculativa
diversa. Metafisica, ma anche, per quel che ci riguarda, fisica.

Gia tra il IV e V secolo Agostino di Ippona, in diversi concili, avrebbe perseguitato le tesi
manicheiste, donatiste e pelagiane, ma senza comunque trascurar di combattere ad esempio, in
ambito geofisico, la cosiddetta "Teoria degli antipodi". Essa infatti postulava l'esistenza di un
emisfero opposto al nostro e al di 1a degli Oceani, quindi di ulteriori terre abitate da individui di
fatto irraggiungibili da un messaggio, che Cristo avrebbe voluto invece diffuso a chiunque.

D'altronde, basta I'analisi dell'attivita degli apologisti in difesa del primo Cristianesimo da
paganesimo, religioni e filosofie varie, per esempio lo Gnosticismo, a provar la nascita, nel recente
universo posteriore a Gesu, di una fusione inestricabile di tradizioni selezionate e dottrina.

Ma 1 secoli dell'Alto Medioevo sono quelli di una religione cristiana, ormai dominante in
Europa e nel Mediterraneo, di impronta agostiniana e per conseguenza anche platonica.

Nell'indagine sul rapporto tra fede e ragione, rapporto che segna l'interesse fondamentale dei
pensatori cristiani medievali, Sant'/Agostino conclude che ¢ la fede a prevalere. Essa precede
'operato della ragione ed ¢ necessaria ad indirizzarla; e la ragione che esamina cid che davvero
serve a capire finisce per confermarla, anche nel senso etimologico del verbo, vale a dire
"rafforzarla". E cosa comprende I'analisi razionale?

Che l'vomo ¢ fatto a immagine e somiglianza di Dio, in virtt di una struttura tripartita
dell'anima corrispondente all'essenza trinitaria di Questi; che egli vive inoltre secondo principi
morali universali, 1 quali non vengono cosi dalla storia cui appartiene, ma gli sono propri a priori.

Cosi un uomo che "ée", "conosce" e "ama", come Dio € "Padre" nell'essenza,
"Pensiero/Logos", quindi intervento amorevole nel mondo e nella storia, ossia "Spirito Santo", un
uomo fatto appunto "a immagine e somiglianza" di Dio, puo intendere le verita su Quest'ultimo gia

studiando le dinamiche della propria anima.



E ancora: a un uomo che diviene consapevole che i suoi valori etici basici ritornano a tutte le
latitudini e longitudini, basta esplorare i suoi intenti di fondo per ricostruire la morale umana.
Quella che per il vescovo di Ippona Dio istillerebbe direttamente nell'anima individuale, secondo la
nota "Teoria dell'illuminazione".

Se dunque per un verso la struttura tripartita dell'anima riflette la trinita divina e suggerisce
cosi le verita teologiche, per un altro la legge morale ¢ dono universale di Dio, la filosofia cristiana
di Sant'Agostino ¢ a tutti gli effetti una forma di Innatismo, una prosecuzione del Platonismo
classico. Anche se con l'aggregazione delle nozioni del Dio Padre e Bene trascendente, del suo
Logos che si incarna in vista di un sacrificio redentore del peccato e di un insegnamento su come
trar frutti da esso, nonché di un battesimo a catarsi dell'anima dal peccato delle origini macchiata e
da ripristinare nella facolta di scelta del Bene.

Resta comunque il fatto che la fede da cui muove correttamente la ragione, e che si ritrova
infine piu salda che prima di tale movimento, ¢ fede nel messaggio evangelico e nella narrazione
veterotestamentaria. E cio significa che qualsiasi nozione metafisica e fisica non trovasse in alcun
modo giustificazione nel dettato biblico, dovrebbe essere a priori rigettata.

Stando cosi le cose, nell'eta a cavallo tra I'antichita e l'etd di mezzo 1 risultati cui
approdarono gli analisti della natura continuarono ininterrottamente e comodamente ad esistere a
titolo di sapere pratico, utile, ma non nobile e interessato a cogliere solo I'essenza, il fondamento
fisico del fatto, tenuto invece ancora a vagare sul terreno tecnico, a non emergere in tesi autonome
di contrasto alla filosofia dominante o ufficiale.

In tal modo, la nobilta del termine "scienza" spettd anche allora ad una speculazione di tipo
metafisico, per lo piu di tipo neoplatonico nei primi secoli del nuovo millennio, di matrice invece
aristotelica dall'anno mille in avanti.

Per la verita, anzi, il primo filosofo che introdusse il termine "scienza" ad indicare 1'attivita
capace di universalizzare a partire rigorosamente dall'esperienza, sarebbe stato Kant, sul finire del
Settecento.

Galilei, Bacone, persino Newton, parlavano al plurale di "scienze", in riferimento ai
differenti ambiti dello studio sulla natura, al singolare di "filosofia della natura". E filosofo e
matematico, nel "Dialogo sui massimi sistemi", si definiva ancora Galileo.

In ogni caso, l'assenza finale nel mondo antico, alessandrino e romano, di dottrine
filosofiche ufficiali, spiega la liberta nei casi di ricerca fisica indipendente. Ci fa comprendere allora
che, per esempio, 1 limiti della "Naturalis Historia" di Plinio il Vecchio, in cui I'analisi scade spesso
nella superstizione e nella fantasia, sono intrinseci al tipo di studio pliniano. Non vengono da
intrusioni metafisiche nelle conclusioni dello scienziato.

Esattamente 1'opposto di quanto si ricava dalla lettura delle teorie scientifiche e scolastiche



esposte nella Commedia dantesca. Perché?

Perché nei secoli dell'Alto Medioevo, 1'autorita di Sant'Agostino ha fatto della Bibbia fonte
di spiegazione fisica; ma 1'Aristotelismo abbracciato dalla Scolastica, la speculazione cristiana
bassomedievale, ai tempi del "fiorentino" ha gia imposto a interpretazione dei fenomeni la filosofia
della natura del filosofo greco di Stagira.

Nel suo sistema cosmologico il "sommo poeta" vede una terra sferica, suddivisa in due
emisferi, quello delle terre, che sta in basso e reca al centro il sito di Gerusalemme e, in
contrapposizione, quello delle acque.

In questo modo Dante aderiva all'idea fisica aristotelica di un elemento terrestre comunque
piu pesante dell'acqua; risolveva al contempo a suo modo la gia menzionata e secolare questione di
terre agli antipodi, la quale era nata in concomitanza con l'ipotesi della sfericita del pianeta.

Aristotele sosteneva che "la vera scienza deve essere contemplativa". Cosi quella che gli
antichi determinavano come "scienza", era dunque una meditazione razionale, su dati di base gia
concettuali, 1 cui risultati erano in ogni caso metafisici, il cui scopo dichiarato era la scoperta
dell'essenza delle cose.

Cioe¢ il "fondamento" di queste, non il loro "andamento", quello che interessa invece alla
scienza sperimentale.

Se infatti torniamo all'esempio precedente sulla causa dell'individualita nelle sostanze, ci
rendiamo conto come nel sillogismo ricordato di fisico ci sia la sola realta sensibile del "sinolo";
giacché la forma e la materia di esso, inesperibili, erano nozioni razionali relative a principi
metafisici: la prima derivando direttamente dall'atto con cui da Dio la materia delle origini si
configurava nelle sostanze di partenza, poi causa delle successive; la seconda appartenendo alla
materia totale, all'universo preesistente, a Dio stesso coesistente.

Il rinvenimento logico del "principium individuationis" della sostanza naturale nella materia
era dunque una conclusione metafisica.

Su queste basi, la scienza dei filosofi e quella che noi oggi definiremmo con termine secco
"scienza", finirono per ignorarsi per secoli.

E' fu una pace imposta e voluta. Ma fragilissima. Data l'assoluta incongruenza delle
differenti teorie filosofiche sulla natura; a cominciare dalle peripatetiche, quelle che a un certo
punto, per secoli prevalsero.

Per esempio, la legge fondamentale delle leve, secondo cui due pesi sono in equilibrio
quando sono inversamente proporzionali alle loro rispettive distanze dal fulcro, non ha,
diversamente da quanto si pensa, la paternita di Archimede: essa era gia nota ad Aristotele, il quale
la fondava razionalmente su certe peculiarita attribuite nella sua fisica al moto naturale.

Archimede avrebbe pero dato al fenomeno spiegazione scientifica, individuandone la legge



che lo governa grazie a considerazioni puramente matematiche e derivate dal principio di fondo, per
cui condizione dell'equilibrio di una leva ¢ la simmetria dei pesi rispetto al fulcro.

Gia nell'’XI secolo il rapporto oggetto della speculazione dell'intera filosofia medievale,
quello tra fede e ragione, inizid a manifestare dunque 1 primi segni di mutamento della forma ad
esso impressa dal pensiero agostiniano. Essi procedettero dal sopravvento di una speculazione di
matrice invece aristotelica.

L'Aristotelismo, si sa, ¢ razionalismo etico. Intende cio¢ la morale quale frutto di deduzioni
operate su dati comportamentali da quella virtu teoretica specifica che ¢ la "saggezza", postula cosi
una morale di origine naturale, antropologica, non metafisica, ed ammette pure la necessita
pedagogica dell'insegnamento dell'etica da parte dell'esperto, del maestro che l'abbia prima
determinata.

Infatti, mentre Platone si impegnava in politica, insistendo sul dovere di affidare lo stato a
pensatori e contemplativi, tesi da sé alla determinazione o attivazione delle matrici perfette di cose e
valori presenti nell'anima, Aristotele accetto l'invito ad educare il giovane Alessandro, da parte del
padre Filippo II il Macedone, che lo convoco allora a Pella.

Il signore del Basso Medioevo si assume cosi il compito di garantire i modelli filosofici ed
etici e il retto insegnamento di essi a un fedele, reintegrato ora col battesimo nella facolta di usare
appieno la ragione, prima ancora che in quella di credere in Dio: alla cui esistenza egli arrivava
anzi, non un con atto di fede, bensi ancora come in Aristotele per dimostrazione razionale.

Ci0 era possibile, come si ¢ gia detto, se si partiva dall'idea di una ragione quale mezzo di
ricostruzione di forme e concetti a partire da quelli "intelletti" al livello della conoscenza empirica
fino, appunto, al concetto sommo di Dio; ossia di determinazione di tutta la serie intermedia e
gerarchica delle nozioni a catena discorsivamente dedotte e costituenti I'ossatura logica di mondo e
natura.

Nel "De Monarchia" Dante sostiene che I'lmpero sia guida alla conquista della felicita
terrena secondo ragione, la Chiesa al raggiungimento della beatitudine eterna, mediante sacramenti.

La nuova cultura bassomedievale saldava in tal modo l'attivita di stato e Chiesa: quest'ultima
impartendo il battesimo liberava la ragione dalla ferita invalidante del peccato; il principe si
incaricava di permettere un'esistenza razionale, di filosofia e educazione, portatrice di felicita e di
un'idea di Dio dedotta; la Chiesa ancora, mediante la sequenza sacramentale, conservava in quella
fede infusa dallo Spirito Santo e capace d'attecchire solo nell'uomo felice, di ragione.

Cosi la Chiesa stessa, che col battesimo liberava ragione e coi sacramenti conservava fede,
all'inizio e alla fine del processo di salvezza, meritava riverenza da parte del potere politico.

In questi termini, il rapporto intimo tra religione, filosofia e filosofia della natura, inaugurato

nel Meditarreneo e nel Continente cristiani dall'opera dei Padri della Chiesa, a partire dall'anno



mille si sarebbe ulteriormente rinsaldato.

Nei secoli dell'Alto Medioevo, la stessa prevalenza di un'impostazione agostiniana e
platonica nella riflessione teologica e morale aveva escluso la nascita di apparati repressivi a tutela
della dottrina cristiana: se infatti le verita teologiche e morali sono reperibili nell'anima, esse non
decadranno mai e sarebbe solo sufficiente valutare la singola posizione di colui che le ignorasse o
volontariamente travisasse.

Non per nulla nel corso dei secoli in questione, aggiungendo ad essi per analogia di
dinamiche anche 1'ultimo periodo dell'Impero romano, le condanne di eretici scaturirono da una
sommatoria di ragioni religiose e politiche e da autorita temporali vennero sentenziate ed effettuate.
Da quegli stessi poteri che lungo una tradizione risalente a Costantino convocavano concili e
partecipavano all'elaborazione e alla difesa delle linee ortodosse della fede cristiana.

Se pensi infatti che Dio e morale alberghino nella tua anima e che ti basti solo descriverli,
anche se laico, puoi rivendicare il diritto di pronunciarti quanto I'ecclesiastico.

Quando si passo all'idea di una dottrina di Dio e dell'etica prodotta razionalmente da esperti
e perlopiu da questi connessa ai cardini della Rivelazione e confermata, e poi ancora divulgata,
allora l'esigenza di proteggere da varianti un'elaborazione umana a posteriori si fece stringente.

E in concomitanza con l'insegnamento di tesi validate dal crisma della razionalita, si
sviluppo l'organizzazione tribunalizia, religiosa ma con valenze anche civili, dell'Inquisizione. In
Italia e in tutta 1'Europa cristiana.

Lo testimonia la nascita, dalla fine del XII secolo, dei tribunali inquisitori diocesani o
legantini o papali. Ne sono prima e terribile prova la ventennale crociata contro gli Albigesi,
palesemente indetta e organizzata da Innocenzo III, e la macabra distruzione dell'intera civilta
provenzale tra il 1209 ed il 1229.

E stavolta, in concomitanza con la nuova idea di una Chiesa quale istituzione superiore,
condizione e custode di verita di ragione sempre avallate dal Testo Sacro, la giustizia di quei
tribunali fu in mano a ecclesiastici. Con l'autorita civile tenuta per accordo a fornire il "braccio
secolare" di quella giustizia, sotto pena di scomunica o interdizione.

Il sistema concettuale gia descritto e relativo ai rapporti paralleli tra ragione e fede, potere
politico e spirituale, concepiti nei secoli successivi all'anno Mille, quell'apparato di nozioni
derivante ora dal contatto con la filosofia peripatetica, trovarono la loro piu compiuta espressione
nella speculazione di San Tommaso.

Intorno alla meta del Duecento, Tommaso D'Aquino rivide in modo compatibile con la
dottrina cristiana la speculazione aristotelica recepita dai commentatori arabi, dando origine ad una
metafisica, ad un'antropologia, ad una morale razionalistiche e al contempo cristiane; ma soprattutto

consacro la tesi gia circolante in ambito scolastico, relativa a un Dio e alla sua azione tali da



manifestarsi al cuore tramite la Rivelazione, alla ragione mediante la natura.

In sintesi: in un ottica del genere la ragione, i1 cui percorsi erano a priori affidabili in quanto
essa opera divina, diveniva capace di ricostruire, a partire dalla natura e a prescindere dalla fede, un
concetto di Dio, del mondo, dell'etica pedissequamente confermati dal Testo Sacro.

Sono notissime le cinque vie a posteriori indicate da San Tommaso a dimostrazione
dell'esistenza di Dio, cio¢ le "ex motu/causa/contingentia/gradu/fine", nonché le altre due vie,
"causalitatis" e "eminentiae", intraviste dal pensatore al fine di definire appunto la divinita. Nella
"Summa Theologiae" a un certo punto Tommaso cita San Paolo, il quale nell"Epistola ai Romani"
(1, 20) sostiene che: "Infatti, dalla creazione del mondo in poi, le sue (cio¢ "di Dio") perfezioni
invisibili — la sua eterna potenza e divinita — vengono contemplate e comprese dalla creazione del
mondo attraverso le opere da lui compiute, percio essi sono inescusabili."

In tal modo il tragitto si era arricchito e complicato.

Nel Razionalismo classico i criteri della ragione era adeguati alla conoscenza del reale. In
quello scolastico i risultati logici trovavano pure conferma nei testi sacri. Era cosi che San
Tommaso si illudeva di comporre gli eventuali dissidi fra verita di fede e verita di ragione e di dare
magari spiegazioni logiche persino ai dogmi fino alla sua epoca fissati dalla Chiesa.

In realtd, la mancata coincidenza dei due livelli finiva per creare ancora piu misteri della
fede, di quanti la riflessione non fosse convinta di razionalizzare. Per esempio, non si riusciva ad
ammettere I'ira in un Dio, il cui concetto la ragione delineava a partire dai limiti del creato e delle
creature come di essere invece ricco di ogni perfezione, tra cui pure quella morale. Si pensi appunto
alla gia citata definizione tomistica di Dio "via eminentiae".

Questo ¢ il passaggio chiave in proposito nella "Summa Theologiae" (I, q.3, a.2, ad.2): 'In
Deo non est ira, sed dicitur iratus metaphorice, inquantum se habet per modum irati, inquantum
punit.'

L'Aquinate si era dunque curato dell'elaborazione di una metafisica e di un'antropologia di
matrice peripatetica, ma aggiornate al messaggio cristiano.

L'adeguamento di Aristotele alla Bibbia non era stato poi cosi complicato. Al fine di
difendere creazionismo e trascendentalismo, dottrine gia sancite dai Padri della Chiesa a cominciare
da Agostino, Tommaso proponeva un Dio che fosse perfetta coincidenza di "essenza" ed "esistenza"
e fonte dell'esistenza negli enti, i quali allora sarebbero stati si destinati ad un passaggio dalla
potenza all'atto, estraneo invece a Dio, ma ad un'attualizzazione totale di materia e forma e non
della sola materia preesistente in una data forma, come nel caso della metafisica e della teologia
aristotelica.

A questo punto il gioco era fatto: enti gia sinolo di materia e forma, la cui esistenza ¢ solo

logica e nella mente di Dio, da Questi ricevono l'esistenza reale, da San Tommaso chiamata anche



"essere", divenendo cosi creature; in questo senso esse sono partecipi di Dio "come il tizzone brucia
per il fuoco che ha ricevuto, non essendo il fuoco stesso"; sempre tra di esse I'uomo soltanto ha una
ragione, limitata, che tuttavia puo discernere leggi di natura, partecipando cosi della legge divina; la
scelta di comportamenti in linea con quelle leggi, cio¢ virtuosi, lo rende felice; la fede che allora gli
spetta, infusa dallo Spirito Santo, in quanto individuo umano che ha usato ragione e attinto il
benessere della virtt, completa la sua visione delle cose, suggerendogli un'ultima dimensione in cui
la felicita terrena si sublimera in beatitudine eterna.

Ma se la ragione puo discorsivamente e a partire da forme basiche intellettivamente astratte
da sostanze individuali sia risalire a Dio sia determinare le linee morali dell'agire umano; e se tutti i
risultati di livello in livello da essa raggiunti troverebbero corrispondenza nel Testo Sacro: allora
non puo esistere dottrina della natura oltre quella di ragione.

Da esperti teologi prodotta passo per passo nel confronto con la Scrittura; e da essi stessi
insegnata e, come abbiamo visto, ufficialmente imposta.

San Tommaso era un frate domenicano. Ma la sua dottrina metafisica, antropologica ed
etica, sarebbe divenuta nella sostanza il sapere ecclesiastico ufficiale, in eta moderna diffuso e
imposto dai Gesuiti nelle proprie scuole e alle corti d'Europa da essi frequentate, nel tentativo di
preservare la civilta cattolica da protestantesimi ed eresie varie. Perché?

Perché alla seconda meta del '500, il Concilio di Trento, nella sua opera di sistemazione
definitiva della dottrina cattolica, si rifece ad Agostino quanto alla possibilita del battesimo di
liberare 1'anima dal peccato originale ereditato, ma rispetto all'opera da compiere da parte di una
ragione dal battesimo stesso reintegrata nella sua primordiale facolta d'analisi e scelta, fece propria
la ricostruzione razionale di Dio e della morale a partire da dati di natura, proposta da San
Tommaso.

E fini cosi per accogliere la tesi scolastica e tomistica, dell'assenza di "schizofrenia" nel
progetto divino, il quale non poteva stridere nel rapporto tra i suoi due canali rivelatori, ovvero
mondo e Testo Sacro, né tra gli strumenti di analisi di questi ultimi, rispettivamente ragione e cuore,
quest'ultimo nel senso meglio di "intelletto".

Si pensi allora a tal proposito all'opera ed all'attivita di un gesuita come lo spagnolo
Franzisco Suarez. Costui, per via delle tesi con vigore sostenute nelle sue "Disputationes
Metaphysicae", fu il principale rappresentante del ritorno al Tomismo da parte della filosofia
ufficiale della Chiesa.

Ad Aristotele si sarebbero comunque fermati i padri conciliari di Trento, per cid che
concerne invece la filosofia della natura e la complessiva visione dell'universo. Essi avrebbero cioe¢
avallato, contemperandole facilmente con la dottrina e la riflessione cattoliche ufficiali, le teorie

geologiche ed astronomiche della scienza razionale e contemplativa antica.



Trovava infatti decisive conferme nel dettato biblico della Genesi l'idea aristotelico-
tolemaica di un mondo unico, chiuso, finito, fatto di sfere concentriche, geocentrico e costituito di
due parti di qualita diversa: 1 cieli di etere, di una sostanza dal moto circolare e uniforme, e il
mondo "sublunare" di fuoco, acqua, aria e terra, elementi dal movimento rettilineo centrifugo o
centripeto, sistemati nello spazio secondo il loro peso.

Ed altrettante quella visione ne otteneva, in quanto completata dalla tesi, tipicamente
aristotelica, dell'assenza del vuoto dentro e fuori l'universo. Tesi che giustificava un'elegante
distinzione tra Dio e mondo in termini di dimensioni, cioé come distanza tra essere ed esistere.

In questo clima, qualsiasi parere metafisico, fisico, psicologico, etico, civile, divergente
dalle costruzioni logiche peripatetiche e scolastiche, nelle signorie, nei principati, negli stati in cui il
Cattolicesimo era l'unico culto possibile, la sola dottrina metafisica e naturale professabile e rispetto
alla quale il potere politico aveva precisi doveri nei confronti del fedele, si profild come reato.

Il potenziamento della struttura del Tribunale dell'Inquisizione tra il '500 e il '600, non
avvenne tanto contro i protestanti, quanto piuttosto con l'intento di colpire filosofi e scienziati
eretici, a prescindere dalla loro fede, talvolta addirittura atei.

Nel 1542 Papa Paolo III, al secolo Alessandro Farnese, aveva istituito il Sant'Uffizio
dell'nquisizione Romana, un tribunale centrale, in cui sarebbero dovuti convergere i processi piu
seri e delicati dei tribunali delle singole diocesi.

Ci0 consenti al pontefice di debellare rapidamente 1 focolai di Protestantesimo accesisi in
Italia e con la sola eccezione di quelli delle "Valli Valdesi" in Piemonte, causa la posizione
geografica e il conseguente facile sostegno internazionale. Va da sé pero che i vescovi e 1 sacerdoti
perduti, il che significa anche il territorio europeo ormai protestante, erano fuori dall'autorita
inquisitoriale.

Per questo, alla fine, la macchina dell'Inquisizione Romana, fini per accanirsi contro i
naturalisti e 1 primi veri filosofi della scienza, che abitavano le diocesi cattoliche.

Finquando Giordano Bruno si tenne lontano dall'ltalia, per esempio a Parigi, visse
relativamente tranquillo. A Venezia, il Mocenigo, lo stesso patrizio da cui aveva ricevuto la richiesta
di insegnamento della mnemotecnica e della magia naturale, lo denuncio all'inquisizione diocesana
locale. Che a sua volta lo trasmise al tribunale romano.

E a Roma il filosofo venne arso vivo nel febbraio del 1600.

Il filosofo monista, sostanzialista e panteista Spinoza, gia scomunicato, espulso e
ufficialmente "maledetto" dalla comunita israelitica d'origine, nella pur tollerante Olanda,
perseguitato dalla Chiesa protestante e dalla cattolica, riusci a pubblicare in vita, col suo nome, una
sola opera: i "Principi di filosofia cartesiana. Pensieri metafisici". Era il 1663.

Quanto al caso di Galilei, bisogna sottolineare che esattamente trent'anni prima di questa



data, lo scienziato pisano era stato processato e costretto all'abiura della sua astronomia, non solo in
quanto sostenitore di una teoria naturale eterodossa, ma anche per aver di fatto "spaccato” la storia
in due ere. Una volta dimostrato che ¢ impossibile identificare nella stessa realta I'oggetto della
metafisica e quello della fisica.

E che dunque, per esempio, su una pietra il metafisico discute il "perché", il fisico effettua
misurazioni alla ricerca d'un "come".

Tali tesi, commentate nelle cosiddette "Lettere copernicane", costituivano 1"inizio della
fine" dell'era della venerazione del filosofo, del pensatore dell'essenza sovrastante uno scienziato
ridotto a tecnico, ne aprivano un'altra, la nostra, la quale nel corso dei suoi secoli ha fatto del
secondo sorgente di sapere verace, del primo una persona forse affascinante, ma infine priva di
conclusioni utili all'esistenza.

Il contrasto tra Cattolicesimo ed eresia fu quindi estremamente proficuo. Poiché provoco la
rivolta, la presa di coscienza e la rivalutazione all'esterno di una scienza sperimentale, per la prima
volta consapevole dell'impossibilita d'emergere, poiché imbrigliata nell'obbligo del rispetto di
stranezze concettuali, nella fattispecie di genere teologico e di marca scolastica.

Gli inglesi avevano gia mostrato allora il loro pionerismo anche in questo frangente, sebbene
dal loro punto di vista, ovverosia con 'Empirismo di Occam.

Questi, a seguito della derubricazione di ogni concetto dal rango ontologico a quello di
semplice strumento logico, ritorno all'indebolita nozione della possibilita di adesione a Dio per sola
fede.

Il Naturalismo rinascimentale riprese proprio l'idea occamiana della sola realta del
particolare. E considero la conoscenza di quest'ultimo alla stregua di una consapevolezza dell'anima
dell'alterazione dalla cosa prodotta su di sé per il tramite dei sensi.

Un'idea cognitiva del genere, secondo la quale si conosce solo 1'individuale ed esso non ¢
che una traccia di origine sensibile nella mente, era all'avanguardia. Ed ¢ estremamente moderna.
Nel mondo antico la sostenne solo Epicuro nella sua "Canonica", la sua teoria della conoscenza.

Ma questo filosofo apparteneva ad un'epoca, la alessandrina, in cui la convinzione di una
realta predicabile solo ed esclusivamente di cio che fosse razionale, ormai scemava. Democrito, per
esempio, il fondatore dell'Atomismo, nel V secolo a.C., ossia nell'eta classica della grecita, si
affrettd a sostenere che i frutti di sensazione e intelletto erano infine apparenza, che reale restava
ancora il prodotto concettuale di una ragione su dati empirici operante.

Tuttavia, quanto all'apparato di concetti-valori, capaci di indicare ciascuno modelli
comportamentali nelle vicende singole, il Naturalismo in questione sfociava in un novello
Platonismo.

Non si puo diversamente pensarla di fronte all'idea campanelliana o bruniana di una sorta di



religione di natura, ovvero di ragione, data l'essenziale natura razionale ascritta da tali pensatori
all'anima umana.

Qualsiasi uomo, a qualunque latitudine e longitudine, possiederebbe, secondo la maggior
parte dei filosofi rinascimentali, ¢ non solo italiani, come dimostra il caso dell'inglese Thomas
More, una medesima idea di Dio, nonché un insieme di concetti identici intorno ad essa ruotanti.

Posta in questi termini la cosa, le religioni positive non sarebbero che manifestazioni
tradizionali, folkloristiche, nei casi peggiori addizioni rispetto ad un ricorrente zoccolo duro di
convinzioni teologiche; e di conseguenza, i valori cui l'individuo informa riflessione e
comportamento, apparirebbero gia determinati o perlomeno limitati dai tratti di nozioni supreme e
innate riguardo Dio.

Questo nuovo modo di vedere le cose, battezzato successivamente con la definizione di
"teismo", rappresento il fondamento della condanna delle guerre di religione; ed apri la strada al
Giusnaturalismo.

Infatti la richiesta di un diritto universale fondato su certe presunte istanze della natura
umana, faceva il paio col dato della religione naturale, postulando anch'essa la razionalita dell'anima
umana e un bagaglio di pensieri e affetti sempre identico a se stesso, di uomo in uomo, e dominato
dal tratto della reciproca articolazione logica.

Alla luce di queste considerazioni, ritenere il pensiero dell'etd moderna alla stregua di
un'evoluzione ininterrotta, la quale si apre con la fine dell'Aristotelismo di stampo scolastico e
culmina nella nascita della mentalita illuministica e liberale, ¢ impossibile.

Quest'ultima, infatti, nella sostanza si contraddistingue piu per il fatto di non recare ormai
traccia alcuna di Platonismo, che per il suo rifiuto di un Razionalismo di recente marca Scolastica,
nel quale, alla maniera della visione aristotelica, il soggetto universalizzi solo a partire
dall'osservazione e dalla concettualizzazione della natura.

Non dimentichiamo che la facolta regina per gli illuministi ¢ lo stesso strumento di
elaborazione logica di Aristotele, cio¢ la ragione; e il sommo valore aristotelico, la felicita, una sorta
di pieno benessere psico-fisico, ¢ il fine in vista del quale la ragione stessa, anche nell'ottica
illuministica, lavora. Non chiamavano tanti illuministi la ragione "strumento di felicita"?

Come sappiamo in Platone, l'attivita razionale o "dialettica" ¢ solo paragonabile al
movimento del ragno, quando esso ripercorre sapientemente le connessioni tra i fili di una tela gia
impostata. La ragione platonica, cio€¢, non produce concetti e valori gia impiantati a priori
nell'anima, semplicemente li porta alla luce con definizioni da metodo diairetico e ne coglie le
analogie logiche.

E' anche vero perd che neanche la scienza deduttiva aristotelica parte da premesse

empiriche, dal momento che essa agisce su proposizioni esprimenti induzioni o intuizioni che



correlano forme al livello piu basso astratte con l'intelletto da sostanze di natura.

Cosi la vittoria della scienza sperimentale su quella Scolastica segnera la strada della
filosofia moderna anche oltre la fase del Platonismo cinquecentesco e rinascimentale; influira cioe
sulle culture passate da decidere pure il prevalere dell'Empirismo sui residui di Innatismo insiti in
concezioni quali quelle di Teismo e di Giusnaturalismo.

E suggerira ai filosofi del primo Settecento quell'impostazione in combinazione empiristica
e razionalistica, che costituisce 'essenza dell'llluminismo e della sua piu compiuta espressione
filosofica che ¢ il Criticismo kantiano.

Non per nulla, dal punto di vista illuminista l'idea di Dio e il diritto costituiranno il frutto di
una progressiva indagine razionale, su fenomeni antropologici e storici, non si fonderanno cio¢ sulla
delimitazione e lo studio di presunte istanze eterne del pensiero e del sentimento.

Analogamente al metodo investigativo di un qualsiasi scienziato seicentesco, l'analisi
illuministica nei vari settori della vita umana prendera allora le mosse dall'osservazione concreta
degli eventi naturali e civili, avanzera in merito ad essi delle ipotesi o ne dedurra delle conclusioni,
rispetto alle quali cerchera ancora il maggior numero di conferme empiriche possibili nello stesso
mondo fisico ed umano di partenza.

E' ovvio allora che gli illuministi lasceranno lo studio delle leggi di natura alla scienza
newtoniana. E parecchi fra essi si limiteranno quindi ad assumersi solo la responsabilita
dell'inferenza metafisica dell'esistenza di un Dio, razionalmente dedotto quale necessario artefice di
quel meccanismo perfetto, quella sorta di orologio fisico che ¢ appunto la natura. Tuttavia, il tratto a
tutti gli effetti sperimentale fondante la riflessione illuministica condurra comunque il filosofo della
corrente in questione fuori dalla nozione di Provvidenza divina.

Voltaire e altri "philosophes", tireranno infatti in ballo il terribile terremoto di Lisbona del
1755, scioccante evento contemporaneo, nel quale sarebbero morti di fatto e indistintamente uomini
e donne, vecchi e bambini, onesti e delinquenti, buoni e cattivi.

I1 Dio del cosiddetto "deismo" illuminista, rimane allora fuori dalla storia. Ma la sua assenza
non € mancanza.

Egli avrebbe dunque creato un mondo naturale perfetto, collocandovi 1'uomo, al quale
avrebbe donato subito una natura sociale. E la concezione di quest'ultimo sarebbe stata del tutto
gratuita ed incondizionata, nel senso che ogni vicenda individuale, appena dopo la sua nascita, non
riguarderebbe piu il creatore stesso.

Ma presso gli illuministi, la sconfinata bonta divina € pure un dato incontrovertibile. Ed essa
si manifesterebbe in continuazione nel dono a ciascun soggetto di uno strumento adeguato ad
arginare il dolore, anzi a convertirlo in una vita felice: la ragione.

L'anima razionale degli illuministi coinciderebbe innanzitutto con le doti induttive e



deduttive, indispensabili alla comprensione logica dei "come" della natura umana e non, persino
all'avanzamento di plausibili tesi riguardo il perché di essa, fra le quali pure la gia denunciata
congettura di Dio. Fin qui, per esprimersi aristotelicamente, la "ragione contemplativa".

Ma la razionalita umana, a detta dei "philosophes", conoscerebbe pure un momento attivo;
essa si potrebbe infatti anche manifestare alla stregua di una tendenza verso valori collettivamente
vitali e costruttivi, non mortiferi.

Questo secondo aspetto dell'anima si identificherebbe cio€ con una spinta spirituale verso
scelte indirizzate si al prosieguo dell'esistenza individuale, tuttavia tali da produrre sempre e al
contempo un analogo arricchimento materiale e spirituale del prossimo, un miglioramento del
mondo circostante.

Probabilmente le logiche economiche utilitaristiche e concorrenziali del capitalismo
industriale dei secoli successivi a quello dei lumi, hanno adombrato la nozione appena vista di una
ragione di per sé vitale ed altruista. Nel senso che il liberismo economico del mondo
contemporaneo si sarebbe appropriato di un solo aspetto attribuito dagli illuministi alla ragione
attiva: vale a dire del lato relativo alla tendenza all'iniziativa con fini di sopravvivenza e interesse
personali. Per poi affermare in sola seconda battuta il vantaggio indiretto e comunitario
dell'intraprendenza soggettiva.

In realta, il Razionalismo illuminista avrebbe dato la stura ad un concetto di "liberalismo"
molto piu nobile di quello adottato dalla politica nelle epoche seguenti. Un concetto di sicuro legato
all'etimologia dell'aggettivo "liberale", il quale ¢ di origine latina e significa nella sostanza
"generoso".

Infatti, nell'ottica illuministica, il dovere di lasciare campo libero all'espressione di qualsiasi
uomo ¢ in verita il corollario di un assioma, relativo a una ragione soggettiva in grado di intendere
l'intera realta e di agire all'occorrenza in essa, valorizzandola nel complesso.

Prendiamo Voltaire. Esiste per questo filosofo ed attivista dell'llluminismo una differenza
netta tra Dio e 1'uomo. Dio sarebbe razionalita completa, dunque assoluta liberta. L'uvomo una
commistione di natura razionale e passionale. Percio la liberta di quest'ultimo non sara mai, sostiene
il filosofo, incondizionata.

Ciononostante, in virtu del dono in esclusiva della ragione da parte di Dio, 'uvomo in quanto
tale sarebbe contraddistinto dalla sola tendenza alla razionalita, cio¢ ad un comportamento di
portata sociale opposto ad atteggiamenti individualisti, ad una condivisione di vantaggi estranea
all'egoismo, ad un rispetto dell'operato altrui contrario alla prepotenza, in breve: alla vita a scapito
della morte.

In effetti, dal punto di vista di Voltaire Bene e Male sono solo i risultati di condotte di vita

rispettivamente liberali e distruttive, razionali e irrazionali. E da questo punto di vista potremmo



aggiungere che parlare di "utilitarismo" a proposito dei fini ultimi intesi dalla morale di Voltaire non
sembra scorretto.

Data infatti la natura sociale, collaborativa, distributiva segnata per 1'uvomo dai limiti imposti
alla liberta da parte di istinto e corpo, la vita del prossimo mio ¢ anche vita mia propria. Col
contributo che da quella puo infatti venire a questa e che quella pud reciprocamente a sua volta
ricevere da questa.

Esisterebbe allora un ruolo di Dio al riguardo di tali dinamiche sociali? Forse piu che negli
altri illuministi il Dio di Voltaire ha creato il mondo, quindi 1'uomo, ha dato a quest'ultimo la facolta
della "liberazione" dal male passionale, appunto la ragione, ed ha concluso il suo compito.

E tuttavia, nell"'Ingenuo" Voltaire lascia dedurre al lettore il controverso tema, tipico della
tradizione morale illuminista, della fonte sociale e non individuale del Male. Cosicché in tale opera
egli finisce paradossalmente per dipingere un uomo in balia di un Male, verso cui egli, da sé, non
tenderebbe.

Ciod che si evince infatti dall'"'Ingenuo" € che chiunque, se non limitato, se non ingannato
dalle ipocrisie, dalle distorsioni tradizionalistiche del reale, da quelli che gli illuministi francesi
chiamavano "prejugés", preiudizi, sarebbe spontaneamente portato a fornire alla propria comunita
un suo contributo disinteressato di cultura, ad uno o piu livelli, economico, politico, artistico,
speculativo e via dicendo. Un'idea, questa, dell'uvomo, tra le piu suggestive, se non la piu suggestiva.

Nell'opera in questione il protagonista, una sorta di "ignorante innocente", € in possesso di
una visione asettica delle cose, tale da permettergli di afferrare meglio che a qualunque "colto",
quella che per Voltaire si configura come una sorta di violenza della civilta sul singolo: un sistema
di rapporti sociali ed umani, ormai solido e portatore di ogni genere di iniquita, dalla protezione
della prostituzione e dell'amore calcolato contro I'amore libero fino alla generale smania del misero
compromesso a scapito della bellezza dell'integrita.

Eppure, se anche una condizione comunitaria del genere sia secondo Voltaire alla sua epoca
del tutto evidente, di essa, nell'opera in questione, il filosofo non ¢ in grado di indicare diretti
responsabili o promotori, ragion per cui essa sembra costituire 1'esito di una specie di inconsapevole
e subdola e progressiva corruzione degli animi di tutti o della maggior parte della gente.

In termini analoghi e solo a prima vista divergenti, Jean-Jacques Rousseau avrebbe
riproposto il motivo della naturale bonta dell'uvomo e dell'assenza connessa di individuabili
responsabilita personali nei vari casi di decadimento morale.

Nel pensiero di Rousseau la naturale liberalita umana sarebbe istintiva, non razionale. Anzi,
la ragione costituirebbe il pericolo piu grande per degli impulsi naturalmente costruttivi.

E cio a causa della sua spinta intrinseca, maligna, ad approfittarsi nella persona di qualcuno

delle spontanee capacita altrui di condivisione dei beni, di compromesso e accordo, di fattiva



partecipazione sociale, per produrre ad un certo momento della storia il diritto alla proprieta,
tutelato da leggi e tribunali e cosi, a catena, tirannie a difesa della legge tutta e delle sue corti.

Cosa che dovunque, prima o poi e come la storia stessa dimostrerebbe, di fatto accadrebbe.

In realta ¢ agevole la percezione di una coincidenza tra l'istinto al Bene rousseauiano e la
tendenza umana alla lucida razionalita, propugnata da Voltaire con I"'Ingenuo"; quindi tra i fattori
impedienti sia il primo che quest'ultima, ossia la tradizione bersaglio dell'ironia di Voltaire e i tratti
positivi di leggi, processi e istituzioni tiranniche, posti sotto accusa da Rousseau.

Ma la persuasione in un intrinseco intento morale e benigno dell'uvomo, troverebbe in fondo
espressione filosofica persino nel Razionalismo etico kantiano.

Il fondamento dell'etica, secondo Kant, risiederebbe nel fatto che I'uvomo si viene a trovare in
posizione intermedia fra Dio e l'animale.

Con quest'ultimo 'nvomo spartirebbe la sensibilita e l'istintualita, ma se ne distaccherebbe in
virtu della sua possibilita di tendere verso la santita, condizione che comunque non riuscirebbe in
nessun caso ad attingere pienamente nell'esistenza terrena. Proprio a causa del limite rappresentato
dalla sfera affettiva.

La santita, condizione costante in Dio, si identificherebbe con la razionalita assoluta, e in
sostanza nell'uomo sarebbe una solo ipotetica vittoria totale sull'egoismo dell'istinto, ovvero
un'auspicabile fase di generosita e liberalita perfette. Pur con la parzialita dei suoi risultati nel
mondo, secondo il filosofo prussiano la morale si presenterebbe comunque fonte di valori positivi,
realizzandosi in ogni caso nel superamento di impulsi personalistici. E anche nel Kantismo 1'idea di
un etica consapevolmente indirizzata in senso egoistico € malvagio non ¢ contemplata.

La morale kantiana si configura cio¢ alla stregua di una scelta razionale, incondizionata,
disinteressata e la volonta che la attiva costituirebbe I'unica istanza benigna dell'uvomo; sarebbe cio¢
quella "volonta buona", la cui purezza verrebbe accresciuta dalla fatale violenza limitativa dalla
norma esercitata su una sensibilita, solo desiderosa dei suoi oggetti.

Non per nulla la norma etica assume in Kant l'aspetto del "dovere" e prende il nome di
"imperativo", quindi quello dell'incondizionatezza e della formalita, per cui quest'ultimo ¢ detto poi
"categorico".

I1 Male nella visione kantiana non ¢ cosi scelta morale, bensi effetto della prevalenza del lato
umano affettivo, la quale si manifesta con propositi calcolati, legati all'esperienza e conducenti ai
cosiddetti "imperativi ipotetici": norme non etiche e nella forma linguistica base di "Se ...,
allora ....".

La morale kantiana ¢ quindi sempre benefica, franca, persino dolorosa. E I'uomo
immaginato da questo filosofo, che oltre a non essere divino, non ¢ neppure bestia, ¢ allora un

essere razionale e potenzialmente etico, un tipo di creatura non molto diversa dai personaggi puri



dei contes philosophiques di Voltaire e dai "selvaggi buoni" degli scritti di Rousseau.

Con il Male di cui, anche in quest'ordine di idee, non viene chiarito perché debba in tanti
casi oscurare la volonta buona.

Ora, ¢ paradossale, ma nel Cattolicesimo si riscontra un'impostazione etica simile.

Ci0 accade in quanto, sin dal Concilio di Trento, la psicologia, intesa in senso etimologico di
dottrina della "psyché" cio¢ dell'anima, I'antropologia e I'etica adottate dalla Chiesa furono di
matrice tomista, e per San Tommaso l'anima ¢ razionale e alla razionalita tende e non al Male.

Secondo i cattolici, dunque, l'anima produrrebbe solo virtu di ragione, cardinali, ossia
prudenza, giustizia, fortezza, temperanza, se solo non fosse indebolita dalla ferita del peccato
originale, deviata dalla tentazione, disinformata nell'ignoranza. Da qui il ruolo essenziale del
sacerdote cattolico, il quale la guarisca con la grazia del battesimo e la istruisca col suo magistero.

Una situazione diversa ¢ quella prospettata invece dalla teologia protestante, per cui i fattori
di volonta e consapevolezza nella scelta sbagliata degli uomini della fase paradisiaca sono
determinanti. E centrale ¢ I'idea di un Dio che nella massa indistinta dei dannati della dimensione
terrena salvi chi da un punto di vista proprio e imperscrutabile meriti la fede e i successi che ne
derivino.

La fase contemplativa della ragione illuminista culmina pero nell'elaborazione di spiegazioni
fisiche ed antropologiche diverse da quelle estraibili dalla lettura diretta del Testo Sacro, propugnata
dall'Evangelismo.

Innanzitutto, come insegna la scienza newtoniana, la natura tutta e cosi anche quella umana
sono soggette a leggi che le rendono meccanismi perfetti. Questo si evince pure nel caso di
un'analisi scientifica dei principi della vita affettiva e spirituale dell'uomo, cio¢ dei dati oggetto
d'indagine di quella disciplina nel Settecento allo stato ancora embrionale, e che sarebbe stata nella
seconda meta del secolo successivo la moderna "psicologia".

Ma se il mondo fisico manifesta segni di razionalita, lo stesso non puo dirsi della storia, la
quale nell'ottica illuminista sfugge a disegni provvidenziali o in generale logici e lascia spazio,
senza avviso alcuno, a involuzioni civili o piu in concreto a disgrazie e catastrofi naturali di ogni
genere, tali da non risparmiare alcuna categoria di genti sulla base di selezioni etiche.

Dio ¢ cosi, nel "deismo" illuminista, 'artefice a buon diritto ipotizzabile della magnificenza
naturale. Ma la storia va da sé, poiché la divinita ha concluso la sua geniale e impeccabile opera
d'arte solo fornendo 1'uvomo di ragione: ovvero dello strumento di riflessione e d'azione, in grado di
metterlo in guardia e condurlo alla vittoria sull'egoismo passionale, in vista della felicita comune,
tanto nei momenti propizi quanto in quelli tragici.

Angeli salvifici su demoni distruttivi sono quindi per il "philosophe" la fuorviante tradizione

cristiana, cattolica, ortodossa, protestante, oppure ebraica o ancora islamica, che in Europa e sulle



sponde del Mediterraneo ha distorto i principi puri di una religione razionale. La fede nella
Provvidenza gli appare come una di quelle bugie, destinate a creare solo illusioni sul dolore.

Cosi il Male, dal suo punto di vista, deriva sempre e comunque dal cieco interesse affettivo,
in qualsiasi frangente dell'esistenza di un uomo.

Scomparsi allora i tradizionali agenti cristiani del Male, spiriti tentatori e tentati in carne e
ossa, venuta meno 1'origine metafisica dell'errore, nel nuovo contesto in cui l'vomo non valuta e non
sceglie piu tra desiderio e generosita, ma quando libero tende dritto verso il prossimo suo, la
motivazione del potenziale distruttivo che alligna nell'animo umano, e si propone pure nella
maggior parte dei casi, non c'¢ piu.

Neppure ¢ contemplato il conflitto devastante, tradizionale, teatrale, tra ragione e
passionalita.

L'animo del singolo ¢ inteso tale e quale a quello di un bimbo, che si dispone a priori a
giocar con chiunque, senza dover scegliere se farlo o meno; privo del bisogno di vincere ritrosie,
diffidenze, gelosia.

L'aporia illuminista sta dunque tutta in questo. Nell'impossibilita di spiegare l'irrazionalismo
con le sollecitazioni di una tradizione contesta di pregiudizi e tuttavia sempre incombente e
deviante, ma di cui non ¢ chiara la fonte: della quale non sarebbe cio¢ responsabile Dio, estraneo
alla storia, né il moralmente buono individuo singolo: nobile, generale, ecclesiastico, funzionario,
giudice, cortigiana, abate, balivo, gesuita, artigiano, frate, monaca, contadino e chi piu ne ha piu ne
metta, che esso sia.

D'altronde l'abominevole "tradizione" illuminista ha connotati pressoché identici agli effetti
di quella realta, il cui concetto, appena qualche decennio dopo, avrebbe proposto e difeso la
speculazione hegeliana.

La filosofia hegeliana avrebbe infatti offerto il proprio fondamento a qualsiasi forma di
tradizionalismo e nazionalismo.

L'idea di un "essere" di per sé razionale, sprezzante del miglioramento, del "dover essere"
qualcosa di meglio, di una sorta di Dio di civilta in civilta sempre piu manifesto e oltre la storia
impensabile, cosi perfetto da non aver modelli al di fuori di sé e da disvelarsi solo a se stesso
progressivamente e sotto forma di "spirito" nel pensiero dello schiavo, del suddito, del cittadino di
un'epoca, costituisce la spiegazione e la giustificazione di qualunque concreta cultura positiva.

La tradizione detestata dal "philosophe" si configura allora alla stregua di una fantomatica
rete di concetti e principi etici e civili particolari, di cui nessuno ¢ in fin dei conti autore, ma che
affiora ad ogni angolo del mondo vissuto, in tutti gli attimi dell'esistenza, a regalare comunque
errori e dolori, col suo carico di ipocrisia.

La menzogna della tradizione verrebbe dallo stesso contrasto tra la sua pretesa di validita



universale e il suo esaurirsi oltre i confini nazionali. La sua presa immediata sulla passione
seguirebbe poi la subitanea intuizione di un comodo uso di essa a giustificazione di obiettivi infine
personali, ciechi ai bisogni del mondo. E l'egoismo da essa consentito promanerebbe dunque dal
privilegio dai suoi valori accordato ai suoi ipocriti cultori e a scapito delle esigenze degli uomini
veramente liberi e creativi.

Ma l'uomo illuminista non ¢ quello pensato da Hegel: che se si illude di cambiare il corso
del mondo, di quel corso ¢ in realta pedina. Egli ¢ liberamente e razionalmente creativo di un
destino, in cui quell'irrazionale corso storico valori sommi emendino per sempre. E questo insieme
inesauribile di menzogne che ¢ l'odiosa consuetudine, stando a lui, da qualcuno avra allora e da
qualche parte avuto origine, da altri in qualche momento avallo: pur concependo egli a priori sia il
primo che i secondi incapaci in partenza di cattiveria.

E tuttavia I'imperfetto paradigma etico illuminista ha espresso uno specifico ideale politico,
notissimo e ambitissimo. Quello di uno stato laico, il quale consenta l'adesione ad un'idea, la
coltivazione, manifestazione, propaganda di essa, a patto che tali attivitd non ostacolino lo stesso
diritto negli altri. 11 tutto a prescindere dall'ambito di riferimento dell'idea stessa, politico, sociale,
etico, religioso, filosofico, economico, scientifico, tecnologico che esso sia.

Una comunita del genere, piu che fondarsi su un'idea, sembra poggiare su un insieme di
regole di garanzia di libera espressione. In ogni caso la sua impostazione dovrebbe apparire
superflua a chi credesse nel tratto naturalmente filantropico e vitale della natura umana.

Perché infatti un illuminista dovrebbe porre limiti politici all'azione di un uomo generoso per
ingegno?

In realta il Liberalismo politico moderno, che si concretizza nell'adozione del modello
istituzionale laico e democratico, non ¢ concepito dall'illuminista quale norma a protezione delle
iniziative di tutte le menti generose e razionali: poiché esso € pensato all'opposto come finalizzato al
rinnovo dello spirito deviato dalla menzogna della tradizione. E cid in quanto nell'ottica liberale
I'anima preda del pregiudizio, avrebbe solo bisogno di quegli spazi di liberta, nei quali recuperare
da sé, in un ritorno spontaneo alle sue radici naturali, la sua liberalita.

E' come se un'educazione sistematica al rispetto di uomo e mondo ad esempio in un bigotto,
in un mercenario, in un fanatico, in un libertino, ottenesse risultati in ogni caso trascurabili in
confronto a quelli conseguibili nella semplice liberta d'azione, in uno spazio perfetto per il ripristino
di un'umanita smarrita fra le convenzioni e tuttavia alle radici sempre benefica.

Il Laicismo e la democrazia sono allora concetti tipicamente illuministici. Sono gli strumenti
politici di chi accorda incondizionata fiducia all'uomo e lo lascia fare, anche se vittima di fuorvianti
credenze attuali, e lo protegge dai pericoli della violenza partigiana.

Ma se nei suddetti termini risulta comprensibile la scelta politica laica del liberale, appare



invece piuttosto difficile amalgamare la medesima opzione con i presupposti di molte fra le stesse
culture che di fatto la adottano. Non per nulla l'intolleranza di queste ultime fa di continuo capolino
sulla scena politica delle comunita democratiche.

Un socialista ritene che I'vomo viva soddisfacendo esigenze, bisogni concreti, ma pure
curiosita intellettive e spinte creative, istanze comunque dovute a natura, non a libera selezione.

Egli ¢ a tal punto convinto di cid, da considerare qualsiasi atteggiamento apparentemente
difforme alla stregua di un puro calcolo su migliori opportunita future d'appagamento delle iniziali e
ineludibili richieste di corpo e mente.

Il materialismo che sta al fondo del paradigma socialista induce allora a rassegnarsi all'idea
che l'egoismo umano non vada alimentato. E che innanzitutto il singolo debba essere privato della
liberta d'iniziativa in ambito economico; laddove cio¢ egli finirebbe giocoforza per fare
spudoratamente, all'occorrenza anche illegalmente, 1 suoi solo interessi.

Tuttavia, le concezioni materialistiche dell'uomo, da quella comunista a quella piu antica, di
matrice inglese ed hobbesiana, attribuiscono all'uomo la facolta di razionalizzare la sua debolezza e
1 rischi di anarchia che essa comporta e di risolversi infine per la costruzione di un potere, le cui
sole prerogative debbano essere la liberazione del singolo dalla necessita e il mantenimento
dell'ordine. Un sistema nel quale l'individuo, imprenditore, impiegato, operaio, contadino, resti
sotto controllo. L'unico possibile.

I regimi del comunismo reale si sono cosi sempre innestati su civilta di stampo materialista o
comunque di indirizzo comunitario, non individualista.

Le stesse che, alla fine dell'esperienza economica statalista, proseguono con economie di
mercato paradossalmente gestite dal partito unico, socialista, o da nuove e irremovibili oligarchie
politiche.

E' ci0 che accade oggi, se cerchiamo un riscontro storico, col capitalismo di stato cinese.

Una simile antropologia spiega allora, ad esempio, l'impossibilita per il socialista di avallare
leggi che limitino a favore dell'intervento privato le mansioni di aziende statali, regionali,
municipali deputate alla produzione di beni necessari come l'acqua o all'erogazione di servizi
essenziali, quali sanita, istruzione, trasporti.

E cosi, ancorché democraticamente nati, dunque legittimamente indirizzati nel senso dello
sviluppo del mercato, tali provvedimenti divengono spesso e per opera dei gruppi di ispirazione
socialista causa di manifestazioni pubbliche di protesta, al limite della violenza o a tutti gli effetti
violente.

I1 cattolico non ¢ in fin dei conti piu liberale. Convinto che 1'uvomo debba essere istruito a
virtu di ragione, a comportamenti vitali confermati dai Testi Sacri, perché conformi alle leggi di una

natura dal medesimo Dio rivelato prodotta, egli entra rapidamente in conflitto con qualsiasi



disposizione ispirata a principi lontani da quelle virtu.

Un'esame dei fenomeni della natura umana, evidenzia ad esempio l'indispensabilita del
partner, cioe¢ il medesimo concetto affermato nella Genesi, al momento del racconto della creazione
della donna, o nei capitoli del Vangelo, in cui si dibatte sulla possibilita di risolvere il vincolo
coniugale. La stessa analisi razionale mostra ancora, per fare un ulteriore esempio, il valore del
riposo, nozione, questa, confermata nei Comandamenti e nello stesso operato del Creatore, il quale
il settimo giorno decise per l'inattivita.

Il Razionalismo cattolico, che pretende la determinazione logica dai concetti degli eventi
naturali e dell'idea di Dio e, in parallelo, di un sistema etico all'uomo di ragione intrinseco, consente
allora il dialogo con chiunque si disponga a quel genere di analisi concettuali, nel dibattito
interconfessionale ed in quello laico e politico.

Giacché la ragione ¢ dono divino universale. Tale da portare giocoforza a Dio ed alla sua
legge, a prescindere dai testi sacri, in un puro gioco di deduzioni e generalizzazioni.

Ma lo stesso Cattolicesimo si irrigidisce in una qualsiasi discussione laica, che lo costringa a
scendere ad un livello piu basso, a contatto con antropologie facenti dell'uomo un essere tutt'altro
che o diversamente razionale.

Quest'ultimo ¢ ad esempio il caso del confronto con la cultura scientifica sperimentale,
portavoce di un'idea differente di ragione, oppure quello del rapporto dei cattolici con civilta di tipo
anglosassone, improntate a visioni empiriste della realta umana: cio€ a concezioni per cui la ragione
non ¢ strumento cognitivo, bensi mezzo d'analisi di concetti di origine intellettiva e privi di
consistenza ontologica, alcuni dei quali restano semplici segni linguistici, altri, come quello di Dio
o 1 termini ad esso riferibili, ricevono il crisma della realta solo da un atto di fede.

Lo si vede facilmente nel dibattito sui temi etici inerenti la vicenda del malato terminale. In
frangenti del genere il cattolico non accoglie I'impostazione liberale, la quale tutelerebbe anche, fra
le altre, la scelta peculiare da lui indicata, ma difende solo il suo punto di vista, che considera
'unico razionale, disconoscendo di fatto lo stato laico.

Cosi il Cattolicesimo liberale € una chimera e il liberale ¢ diverso dal cattolico.

Dal canto suo il fascista accorderebbe diritti politici ai soli individui che reputasse autentici:
cio¢ a coloro che avrebbero compreso appieno di essere i "portatori sani" dei germi di una
determinata cultura. Dal punto di vista del nazionalista, infatti, 1'unica liberta possibile ¢, in senso
hegeliano, la naturale adesione alla civilta del mondo d'origine. Qualsiasi altra posizione culturale ¢
una sciocca falsita. Una via impraticabile. Un insulto a se stessi, a concittadini € compatrioti.

E persino in quella realta civile a sé¢ stante che ¢ 1'Inghilterra, da sempre reputata culla del
liberalismo, ma da sempre pure connotata da una sostanziale matrice culturale empirista, le cose

non cambiano sotto il profilo della tutela di un'identita culturale a scapito del modello laico puro.



L'Empirismo inglese ¢ una visione delle cose per cui dalle esperienze, e solo da quelle,
l'individuo pud maturare razionalmente veritd e principi altrettanto determinanti, i quali non lo
segnano della nascita, né sono risultati pedagogici ed educativi.

I vari romanzi di formazione della letteratura anglosassone, in cui le diverse figure di
trovatelli, 1 "foundlings", di orfani o bambini abbandonati, propongono soggetti che imparano tutto
da zero, aggiungendo all'apprendimento solo l'onesta delle conclusioni logiche, costituiscono la
testimonianza letteraria ed artistica di un modo speciale di intendere il mondo.

Moll Flanders, Tom Jones, Oliver Twist, Jane Eyre, David Copperfield, Mowgli,
protagonisti di romanzi inglesi, Lord Greystoke, Tom Sayer e Huckleberry Finn, personaggi
principali di narrazioni americane, sono individui destinati al raggiungimento della felicita, o
almeno di una redenzione finale, al termine di una vita frivola o dolorosa, talvolta estranea alla
stessa civilta, talaltra pure dissoluta e peccaminosa, in partenza comunque sfortunata.

E cio che si ricava da una letteratura popolata da figure del genere, ¢ l'attestazione di una
mentalita disposta ad attribuire all'esperienza lo sviluppo dei pensieri indispensabili all'esistenza,
tesa a non credere nell'ereditarieta di formule di vita, poco alla possibilita di riceverle da scuola e
famiglia.

Cosi anche 1'Inghilterra manifesta un rapporto imperfetto tra cultura nazionale e Laicismo.

E' vero infatti che sin dal Basso Medioevo il pensiero inglese ha visto nell'esperienza la
fonte dei "mattoni" della conoscenza intellettiva, ovvero le idee semplici. E' vero anche che i
concetti razionalmente elaborati a partire dalle idee complesse dell'intelletto, sintesi delle percezioni
sensibili, non risultano mai soggettivi; costituiscono un complesso di conclusioni in ogni caso
oggettive.

Lo stesso Locke che postulava la liberta di culto, introducendo la nobile nozione
dell'assoluta spontaneita della fede, sosteneva pure la "Ragionevolezza del Cristianesimo". Pensava
cio¢ coerenti le idee relative al Dio cristiano, elaborate da una ragione operante pero, stavolta, sui
dati empirici evangelici e veterotestamentari.

L'empirista ha in mente dunque una precisa filosofia. E la mentalita inglese ¢ da sempre
percorsa da concetti peculiari e irripetuti, a partire da quelli dell'individualismo e del dovere
dell'esperienza, quindi del pionerismo e della liberta d'iniziativa, fino all'altro insieme di valori
basici, sostanzialmente protestanti, coi quali un inglese fonde facilmente i primi, sulla base dell'idea
evangelica della lettura del Testo Sacro diretta e non guidata dalle impalcature concettuali del
pensiero cattolico.

E' nelle maglie di questa civiltd e non accanto ad essa che 1'Inghilterra ha accolto altre
impostazioni, avallando sul finire del Settecento la laicita rivoluzionaria francese.

Il tradizionalismo inglese sta tutto qui. La sua autotutela ¢ assicurata da un sistema giuridico



che gira su principi di origine non parlamentare, bensi selezionati in passato e custoditi da organi
non elettivi e super partes, evidentemente perché le assemblee elette in una situazione democratica
li contaminerebbero di pensieri e principi diversi, attraverso leggi pericolosamente eterogenee.

Espressione giuridica e giudiziaria dell'Empirismo inglese ¢ dunque il sistema di "Common
Law", fondato sulla "regola del caso precedente" e sullo "stare decisis", e affermatosi in via
definitiva intorno alla meta del XIX secolo, quando il paese estese un diritto di voto riservato ai
"Landlords" e agli industriali londinesi, pure alla middle-class ed agli operai.

Ora, il sistema di "Common law" prevede si, empiricamente, 1'adozione della cosiddetta
norma dettata dal caso analogo precedente, ma anche quella di principi generali di equita e buon
senso promananti dalla tradizione e dalla dottrina giuridica inglese in assenza di precedenti, quindi
quella di decisioni vincolanti su vicende simili emesse dalle corti superiori.

Il Regno Unito, come ¢ noto, non possiede una costituzione, ma poco cambia a confronto
con gli altri paesi, in quanto le decisioni politiche, giuridiche e giudiziarie avvengono comunque in
coerenza con valori sanciti da tutta una serie di sofferti e meditati documenti dei secoli passati,
consacrati a somme sorgenti del diritto nazionale e restituenti principi etici ispirati infine, come si €
gia accennato, all'evangelismo continentale.

A quegli indirizzi guardano la sua Suprema Corte di giustizia, quando valuta in ultima
istanza ricorsi civili o penali o produce giurisprudenza; la sua Camera dei Lords, in un'opera di
revisione qualificata, etica e tecnica, dei provvedimenti non economici o finanziari votati dalla
Camera dei Comuni, ¢ di eventuale giudizio sull'azione del governo; il Re medesimo nei suoi
contatti e colloqui continui col Primo Ministro. Ma c'¢ di piu.

I1 paese in questione possiede ancora nella Camera dei Pari un vero e proprio organo della
conservazione: la maggior parte dei suoi membri non sono infatti eletti, ma scelti e nominati
tutt'oggi "on merit", nel senso che debbano possedere comunque il requisito del rispetto di valori,
forse anche altrove condivisi, di certo patrii, e con esso quelli del contributo e della competenza in
settori specifici.

Non dimentichiamo infine che nella prima meta del '500, in concomitanza col dilagare sul
Continente del conflitto tra ortodossia cattolica e luteranesimo, le diocesi inglesi ruppero i ponti con
il Pontefice e riconobbero la sola autorita della Corona. La quale da allora, secondo una logica
tutt'altro che laica, ascrisse a se stessa il dovere di nominare, nell'evidente rispetto di principi civili,
non religiosi, da essa rappresentati, 1 vescovi del territorio del regno.

Nel vasto mondo protestante del Nord Europa, la democrazia e I'impostazione laica
conoscono forse il rispetto maggiore.

L'adesione quasi congenita del protestante ai valori liberali, in realta pare segnata dall'idea di

una salvezza dell'uomo predisposta unicamente da Dio. Infatti, sarebbe una convinzione del genere



ad imporgli la tutela preliminare ed universale dei diritti civili e politici di uomini, il cui destino gli
sfugge, la cui sorte esula a tal punto dalle sue possibilita d'intervento, da obbligarlo a non sbagliare
limitando chicchessia.

Tuttavia, in simili contesti la mentalitd protestante riappare con tutti i suoi limiti in
atteggiamenti noti. Per esempio nell'attenzione al privato di uomini pubblici, senza scampo bollati
di malvagita complessiva e rapidamente liquidati dalle cariche nel caso di eventi personali
discutibili, che ne attesterebbero 1'indegnita presso Dio; peggio ancora nell'avallo di legislazioni che
concretizzano una visione elitaria e verticistica dell'umanita, causa l'interpretazione di ricchezza,
titoli e successi quali segni, al contrario, di un rapporto di grazia col Creatore.

L'excursus appena fatto sui rapporti perennemente tesi fra culture non liberali e paradigma
istituzionale laico e democratico, € un tentativo di mettere in luce l'esistenza di un vero e proprio
compromesso salvifico alla base dei cosiddetti "regimi democratici": di un accordo cio¢ impossibile
sul piano delle idee, sempre storiche e particolari, nella prassi realizzabile solo in virtu di una sorta
di vigliaccheria delle parti di fronte a scenari alternativi di ricambi violenti del potere. Tutto qui.

Il risultato di un accordo democratico ¢ allora esito di un dialogo fra sordi "e vili"; una
collisione continua di pareri inevitabilmente divergenti, in quanto corollari di assiomi diversi o
opposti; un contrasto inoltre produttivo di legislazioni ibride, nel corso del quale, su questo o quel
tema, questa o quella fazione cede di volta in volta il passo, a seconda di rapporti di forza solo
numerici, scambi e accomodamenti vari.

Finora pero0 si ¢ parlato delle divergenze tra la l'istituzione laica e democratica da un lato,
dall'altro la civilta socialista, quella fascista e la cristiana, espressa da diverse confessioni. Ma le
cose cambierebbero rafforntando la prima con le posizioni di fazioni d'ideologia liberale?

L'Tlluminismo Settecentesco ha infatti non soltanto portato lo stato laico, democratico, con
tanto di divisioni dei poteri, ma pure un complessivo pensiero politico su cui fondare movimenti e
partiti attivi nella dialettica politica, da quelle stesse novita istituzionali scandita. Si tratta appunto
dei partiti liberali, nella cui visione della realta I'nomo ¢ creatura naturalmente buona e costruttiva
se lasciato libero d'agire, per i quali dunque egli legittimamente detiene cio che crea e col diritto di
usarlo a piacimento.

In sintesi, per il liberale ¢ scacra quella stessa proprieta privata, che un marxista facente
dell'uvomo un essere mosso da bisogni e non da iniziative a chiunque vantaggiose, considera un furto
all'intera comunita per prospettive solo personali.

Intanto allora, i concetti liberali di altruismo, utilitd comune, iniziativa, egoismo e via di
seguito, restano formali e quindi vaghi. Data I'inevitabile positivita e storicita di qualunque valore.
Cosicché ad esempio l'altruismo socialista ¢ il soccorso al lavoratore, per il cristiano ¢ amare come

se stessi chiunque, qualsiasi classe questi rappresenti. Ma c'e di piu.



Neanche i regimi liberali piu coerenti con le premesse del pensiero che li fonda, hanno mai
assicurato quel gioco democratico, immaginato dalla stessa corrente storica che anch'essi postulo
alle origini.

L'ordine liberale vuole cosi regole di partenza identiche per tutti e per tutti e senza vincoli
liberta d'intrapresa, in assenza di interventi pubblici di qualsiasi genere sul singolo. Cio in quanto
chiunque possa contribuire a tal punto in qualche settore, da portare utile in esso anche agli altri.

Ma l'effetto di quest'impostazione, notissimo, ¢ lo sviluppo di potentati economico-finanziari
in grado di dominare letteralmente i partiti di uno stato, con la loro capacita economica di sostegno
elettorale e nella negazione per principio e per legge alle fazioni varie di qualunque genere di
supporto pubblico.

Quali conclusioni trarre dunque dalle meditazioni sui frutti istituzionali e politici del
pensiero illuminista?

Semplice. Che persino il Liberalismo calza col Laicismo e il gioco democratico solo in virtu
della sua recessione a sogno. Vale a dire grazie a una fantasia relativa alla naturale bonta dell'uomo:
cio¢ a una tendenza costruttiva, corrotta dalla cultura, ma capace di un ritorno alla sua autenticita se
lasciata libera d'esprimersi, esattamente come 1'onda del mare rientra senza sosta sulla riva, a meno
di dighe ed argini.

In quest'ordine di idee, le diverse proposte etiche e civili, dalla socialista alla cattolica, dalla
nazionalista all'empirista alla protestante e via di seguito, sarebbero appunto i1 casi di corruzione
dell'anima umana; costituirebbero le malattie dello spirito, guaribili solo con dosi di democrazia e
laicita.

Ma passare dall'ipotesi realistica di un uomo imperfetto, il quale deve scegliere fra I'egoismo
della passione e la generosita spirituale, all'assioma di un miracolo umano di spontanea bonta,
significa realizzare quel parallelismo tra natura e cultura, tipico del Romanticismo. Con delle
differenze.

I1 Romanticismo lo applica ad individui, campanili e popoli diversi, e lo considera valido
anche per 1 malvagi. Il Liberalismo ingenuo lo coglie nell'uomo di ogni tempo, postulandone solo
effetti positivi.

Pensando ad un uomo di per sé buono, da liberare nella mente dalle incrostazioni del Male
civile, il Liberalismo acquisisce il fascino del racconto fiabesco. Ma un fascino sorridente, diverso
da quello drammatico, da sempre compagno del Romanticismo.

Quest'ultimo, infatti, sostiene pure l'integrita dell'uomo, il quale non puo che offrire quello
che ¢, ma la cala in un mondo di persone, genti e nazioni storicamente differenti, in una realta la cui
tragica bellezza ¢ appunto l'insuperabile e variegata gamma di buoni e cattivi, signori e bari,

ignoranti e incompresi.



Bibliografia

* Adorno Francesco, Introduzione a Platone, Laterza, Roma-Bari 1978.

* Alatri Paolo, Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Rubbettino Editore,
Catanzaro 1992.

* Aristotele, Le categorie, introduzione, traduzione e note di M. Zanatta, Biblioteca
Universale Rizzoli, Milano 1997.

* Bottin Francesco, La scienza degli occamisti. La scienza tardo medioevale dalle origini
del paradigma nominalista alla rivoluzione scientifica, Maggioli, Rimini 1982.

* Cilento Vincenzo, Saggi su Plotino, Mursia, Milano 1973.

* Ciliberto Michele, La ruota del tempo. Interpretazione di Bruno, Editori riuniti, Roma
1986.

* Dante Alighieri, La Divina Commedia (Inferno, Purgatorio, Paradiso), a cura di Umberto
Bosco e Giovanni Reggio, Le Monnier, Firenze 1983.

* De Luca Barbara - Grillo Umberta - Pace Paola - Ranzoli Silvana, Views of literature,
Text, Context and Film, Volume secondo, Loescher Editore, Perugia 2001.

* De Negri Enrico, La teologia di Lutero. Rivelazione e dialettica, La Nuova Italia, Firenze
1967.

* Ernst Germana, Tommaso Campanella, Laterza, Roma-Bari 2002.

* Galileo Galilei, Le lettere copernicane, a cura di M. Baldini, Armando Editore, Roma
1995.

* Gatti Roberto, Natura umana e artificio politico. Saggio su Jean-Jacques Rousseau,
Edizioni Porziuncola, S. Maria degli Angeli 1988.

* Geymonat Mario, I/ grande Archimede, Teti editore, Roma 2006.

* Giardina Andrea, Sabbatucci Giovanni, Vidotto Vittorio, Storia dal 1900 a oggi. Con
espansione online. Per le Scuole superiori. Vol. 3, Laterza Edizioni Scolastiche, Roma-Bari
2010.

* Kant Immanuel, Critica della ragion pratica, dalla "Collana Scolastica di testi
filosofici",

introduzione, traduzione e note a cura di G. E. Barie, Sansoni Editore, Firenze 1986.

* Id., Critica della ragion pura, dalla collana "I classici del pensiero", introduzione,
traduzione e note di G. Colli, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

* Hegel George Wilhelm Friedrich, Fenomenologia dello spirito, introduzione,

traduzione, note e apparati di V. Cicero, Bompiani testi a fronte, Varese 2008.



* Isnardi Parente Margherita, Filosofia e scienza nel pensiero ellenistico, Morano, Napoli

1991.

* La Bibbia di Gerusalemme, (Testo biblico di La Sacra Bibbia della CEI "editio
princeps" 1971), Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1989.

* Lugarini Leo, Aristotele e l'idea della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1972.

* Mattei Ugo, // modello di Common Law, Giappichelli Editore, Torino 2004.

* Moliné Enric, [ sette sacramenti. Catechesi teologica, Edizioni Ares, Roma 2002.

* Mondésert Claude, Guida alla lettura dei Padri della Chiesa, nella collana "Gia e non

ancora. Pocket", traduzione di A. Ferraris Lobini, Jaca Book, Milano 1981.

* Mondin Battista, // sistema filosofico di Tommaso d'Aquino, Massimo, Milano 1985.

* Platone, Apologia di Socrate, all'interno del volume Apologia di Socrate, Critone, dalla

collana "I classici del pensiero", introduzione, traduzione e note di M. M. Sassi, RCS Libri

S.p.A., Milano 2004.

* Prosperi Adriano, I/ Concilio di Trento e la Controriforma, nella collana "Teseo",

Edizioni U.C.T., Trento 1999.

* Ravera Marco, Invito al pensiero di Spinoza, Mursia, Milano 1987.

e Sina Mario, Introduzione a Locke, Laterza, Roma-Bari 1982.

* Sini Carlo, ! filosofi e le opere — Antologia filosofica per le Scuole medie superiori,

Principato Editore, Milano 1985.

* Vannini Marco, Invito al pensiero di Sant'Agostino, Mursia, Milano 1989.

* Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'eta dei [umi, Bompiani, Milano

1985.

* Villari Rosario, Storia medievale, Collezione scolastica, Editori Laterza, Roma-Bari

1983.

* 1d., Storia moderna, Collezione scolastica, Editori Laterza, Roma-Bari 1983.

* Voltaire, L'ingenuo, all'interno del volume Candido, Zadig, Micromega, L'ingenuo, per la

traduzione di M. Monetti, Editrice La Stampa S.p.A, Torino 2003.



